MAQASHID SYARI’AH PADA PERIODE SAHABAT DAN

TABI’IN
Radifa Isnain Nafila ', Ahmad Husein Jayadiningrat’ Tutik Hamidah®

! Program Doktor Hukum Keluarga Islam Universitas Islam Negeri Maulana Malik
IbrahimMalang, Indonesia
23 Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim, Malang, Indonesia
radifaisnain2@gmail.com, ahmadhuseinjd 13 @gmail.com, tutikhamidah@uin-
malang.ac.id

ABSTRAK

Kajian maqasid syariah merupakan upaya memahami tujuan dan hikmah di balik
pensyariatan hukum Islam. Meskipun istilah maqasid belum diformulasikan secara
sistematis pada periode awal Islam, praktik dan kesadaran maqasid telah tampak
sejak generasi sahabat hingga tabiin. Pada periode sahabat, orientasi hukum lebih
menekankan aspek tekstual-normatif dengan berpegang pada Al-Qur’an dan
Sunnah. Pertimbangan maslahat dilakukan secara terbatas, dengan kehati- hatian
tinggi dalam berijtihad, terutama untuk menjaga agama dan persatuan umat.
Sementara itu, pada periode tabiin, orientasi maqasid semakin berkembang melalui
penggunaan qiyas, istihsan, dan ra’yu yang lebih luas. Hal ini didorong oleh
meluasnya wilayah Islam, kompleksitas sosial, dan kebutuhan akan fatwa
kontekstual. Tabiin menunjukkan keberanian lebih besar dalam menekankan
maslahat sosial seperti perlindungan harta, jiwa, akal, dan keturunan, meskipun
belum sampai pada perumusan teoritis. Dengan demikian, maqasid syariah pada
periode sahabat dan tabi‘in menunjukkan kesinambungan, sekaligus perbedaan:
sahabat cenderung konservatif dan tekstual, sedangkan tabi‘in lebih adaptif dan
progresif. Perbedaan ini menjadi fondasi penting bagi perkembangan konseptual
magqasid syari’ah pada era ulama ushul figh klasik, hingga kemudian mencapai
bentuk sistematis dalam karya al-Juwayni, al-Ghazali, dan al-Syatibi.

Kata Kunci : Maqasid Syariah, Sahabat, Tabiin.

ABSTRACT
The study of maqasid sharia is an effort to understand the purpose and wisdom behind Islamic

law. Even though the term magqasid had not been formulated systematically in the early period
of Islam, the practice and awareness of maqasid had been visible from generations of
companions to tabiin. In the Companion period, legal orientation emphasized more on textual-
normative aspects by adhering to the Al-Qur'an and Sunnah. Consideration of benefits is


mailto:radifaisnain2@gmail.com
mailto:ahmadhuseinjd13@gmail.com
mailto:tutikhamidah@uin-malang.ac.idm
mailto:tutikhamidah@uin-malang.ac.idm

Radifa Isnain Nafila, Ahmad Husein
Jayadiningrat, Tutik Hamidah

carried out on a limited basis, with great care in carrying out ijtihad, especially to maintain
religion and the unity of the people. Meanwhile, in the tabiin period, the maqasid orientation
increasingly developed through wider use of qiyas, istihsan and ra'yu. This is driven by the
expansion of Islamic territory, social complexity, and the need for contextual fatwas. Tabiin
shows greater courage in emphasizing social benefits such as the protection of property, soul,
mind and offspring, even though it has not yet reached a theoretical formulation. Thus,
maqasid sharia in the sahaba and tabi'in periods shows continuity, as well as differences. the
sahaba tend to be comservative and textual, while the tabi'in are more adaptive and
progressive. This difference became an important foundation for the conceptual development
of magqasid shari'ah in the era of classical ushul figh scholars, until it later reached a
systematic form in the works of al-Juwayni, al-Ghazali, and al-Syatibi.

Keywords: Maqasid Syariah, Friends, Tabiin

Pendahuluan

Jurnal Pentingnya tema kajian ini adalah tatkala Rasulullah masih hidup,
segala persoalan dapat ditanyakan langsung kepada beliau. Umat Islam tinggal
menunggu jawaban, ketentuan hukum dan solusi yang diberikan oleh Rasulullah.
Apa yang beliau sampaikan sesungguhnya adalah wahyu Allah, karena beliau tidak
akan memberikan ketetapan hukum, kecuali telah mendapat wahyu dari Allah,
terkait hal ini Allah telah berfirman dalam Q.S An-Najm: 3-5. Kondisi berubah
setelah ulllah wafat. Persoalan masyarakat terus bermunculan. Apalagi telah terjadi
perluasan wilayah Islam yang luar biasa. Umat Islam mulai berinteraksi dengan
bangsa-bangsa lain. Banyak hal baru bagi umat Islam. Mereka menemukan sesuatu,
yang belum pernah ada di masa Rasulullah atau di daerah mereka tinggal. Banyak
pula pertanyaan dari para muallaf dari bangsa-bangsa itu, yang notabene
merupakan bekas peradaban besar seperti peninggalan wilayah Romawi dan Persia
yang sebelumnya telah memiliki hukum sendiri. Kawasan itu juga mempunyai
kondisi dan tradisi yang berbeda dengan kawasan Arab.

Persoalan itu harus dipecahkan, sementara Rasulullah sudah tidak berada di

tengah-tengah mereka lagi. Kondisi seperti ini menurut para sahabat untuk selalu

205

Jurnal YUSTITIA Vol. 26 No.2, Desember 2025



Radifa Isnain Nafila, Ahmad Husein
Jayadiningrat, Tutik Hamidah

berijtihad guna kelangsungan risalah kenabian. Ijtihad tersebut untuk memberikan
pemecahan persoalan dan solusi atas persoalan yang sedang mereka hadapi. Salah
satu upaya yang dilakukan oleh para sahabat adalah dengan menggali spirit dan ruh
dari Al-Qur’an dan sunnah Nabi Muhammad.
RUMUSAN MASALAH

1. Bagaimana maqosid syari’ah pada masa sahabat dan tabiin?

METODE PENELITIAN

Pada artikel ini menggunakan metode kualitatif dengan jenis penelitian
kepustakaan (/ibrary research), Peneliti mencari sumber-sumber yang berasal dari
literature berupa buku, jurnal, dan web yang terkait dengan tema maqashid syariah
pada zaman sahabat dan tabiin, data di dapat dengan menemukan informasi dari
sumber data yang dijelaskan diatas, proses analisis dengan menggunakan analis isi
konten pada buku, web, dan jurnal terkait, setelah dikumpulkan kemudian dianalisis

dengan tema ini.

HASIL DAN PEMBAHASAN

Pentingnya tema kajian ini adalah tatkala Rasulullah masih hidup, segala
persoalan dapat ditanyakan langsung kepada beliau. Umat Islam tinggal menunggu
jawaban, ketentuan hukum dan solusi yang diberikan oleh Rasulullah. Apa yang
beliau sampaikan sesungguhnya adalah wahyu Allah, karena beliau tidak akan
memberikan ketetapan hukum, kecuali telah mendapat wahyu dari Allah, terkait hal
ini Allah telah berfirman dalam Q.S An-Najm: 3-5. Kondisi berubah setelah
Rasulullah wafat. Persoalan masyarakat terus bermunculan. Apalagi telah terjadi
perluasan wilayah Islam yang luar biasa. Umat Islam mulai berinteraksi dengan
bangsa-bangsa lain. Banyak hal baru bagi umat Islam. Mereka menemukan sesuatu,
yang belum pernah ada di masa Rasulullah atau di daerah mereka tinggal. Banyak

pula pertanyaan dari para muallaf dari bangsa-bangsa itu, yang notabene
206

Jurnal YUSTITIA Vol. 26 No.2, Desember 2025



Radifa Isnain Nafila, Ahmad Husein
Jayadiningrat, Tutik Hamidah

merupakan bekas peradaban besar seperti peninggalan wilayah Romawi dan Persia
yang sebelumnya telah memiliki hukum sendiri. Kawasan itu juga mempunyai
kondisi dan tradisi yang berbeda dengan kawasan Arab.

Persoalan itu harus dipecahkan, sementara Rasulullah sudah tidak berada di
tengah-tengah mereka lagi. Kondisi seperti ini menurut para sahabat untuk selalu
berijtihad guna kelangsungan risalah kenabian. Ijtihad tersebut untuk memberikan
pemecahan persoalan dan solusi atas persoalan yang sedang mereka hadapi. Salah
satu upaya yang dilakukan oleh para sahabat adalah dengan menggali spirit dan ruh
dari Al-Qur’an dan sunnah Nabi Muhammad. Spirit dan ruh nas itu, kemudian
dijadikan sebagai salah satu acuan dan standard dalam berijtihad. Bagaminana
mereka dapat mengetahui ruh, maqashid dan spirit wayhu? Tentu saja dengan ilmu
alat yang mereka miliki secara fitrah dan bawaan.

Para sahabat adalah manusia yang hidup di tengah-tengah Rasulullah.
Mereka mengetahui kondisi tatkala suatu ayat turun, Mereka juga menyaksikan
sebab-sebab turunnya ayat, sebab Rasulullah bersabda, sebab diamnya Rasulullah,
ketegasan nabi, kelemahlembutan nabi, kapan nabi marah, kapan tersenyum, kapan
nabi bertindak sebagai hakim, pemimpin perang, sebagai bagian dari masyarakat
dan lain sebagainya. Mereka paham tatkala Rasulullah memberikan ketetapan
hukum atas suatu persoalan, karena didasari dengan pertimbangan tertentu. Para
sahabat, paham benar terkait dengan sosiokultular turunnya teks Al-Quran atau
hadis nabi. Selain itu, sahabat juga paham dengan kontrusksi bahasa Arab. Ini tidak
heran karena teks Al-Qur’an dan sunnah nabi adalah bahasa mereka sehari-hari.
Bahasa kitab suci itu, bukan hal yang asing bagi mereka. Al-Quran sendiri
menyatakan dengan sharih bahwa ia turun dengan bahasa arab yang jelas, yaitu

bahasa yang digunakan oleh para penduduk Arab.'

! Wahyudi, “Maqashid Syariah Pada Masa Sahabat”, almuflihun.com, 31 Juli 2018, diakses 5
September 2025, https://almuflihun.com/magqashid-syariah-pada-masa-sahabat/

207

Jurnal YUSTITIA Vol. 26 No.2, Desember 2025


https://almuflihun.com/maqashid-syariah-pada-masa-sahabat/

Radifa Isnain Nafila, Ahmad Husein
Jayadiningrat, Tutik Hamidah

Dan kemudian para ulama kalangan tabiin banyak belajar dari sahabat.
Mereka mendengar dan melihat perilaku para sahabat. Mereka juga belajar dari
sistematika ijtithad, berfatwa, mengambil riwayat hadis dan Quran dari para
sahabat. Mereka juga meneladani model ijtihad maqasid dari para sahabat. Ulama
generasi tabiin mengambil ilmu pengetahuan dari para sahabat sesuai dengan kadar
kemampuan mereka. Mereka menghafal hadis-hadis Nabi Muhammad SAW,
mempelajari mazhab para sahabat dan mengumpulkan berbagai ilmu pengetahuan
dari para sahabat.? Pada masa tabiin, wilayah kekuasaan Islam semakin meluas ke
daerah yang dihuni oleh masyarakat bukan berbahasa arab atau bukan bangsa arab.
Kondisi yang berlaku juga sangat berbeda beda. Banyak diantara ulama masuk
didaerah tersebut yang kemudian banyak masyakarakat masuk Islam. Dengan
demikian persoalan yang muncul kian kompleks dan tidak dijumpai di al Qur’an
dan as Sunnah, sehingga disinilah para tabi’in melakukan ijtihat untuk mencari
ketetapan hukum berdasarkan penalaran mereka terhadap ayat tertentu. Hal ini juga
dipengaruhi dengan ilmu pengetahuan yang semakin maju serta kepesatan ijtihad
pula.

Peta artikel sebelumnya ada beberapa yang telah membahas maqoshid
syariah yang pertama yaitu penelitian Dr. Toriquddin yang membahas tentang teori
maqashid syariah perspektif al- syatibi.> Kedua, penelitian Yuhanah dengan judul
analisis implementasi maqashid syariah pada rumah sakit berkompetensi syariah di

Indonesia sebagai unique value preposition. “Ketiga, penelitian Prof Saifullah yang

2 Aisyatul Azizah et al., “Nalar Maqasid Syari’ah Di Era Sahabat Dan Tabi’in,” Fakta:
Forum  Aktual  Ahwal  Al-  Syakhsiyah 2, no. 2 (2024): 124-29,
https://doi.org/10.28926/fakta.v2i2.1540.

3 Moh Toriquddin, “Teori Maqashid Syari’ah Perspektif Al-Syatibi,” Jurnal Syariah Dan
Hukum 6, no. 1 (2014).

4 siti Yuhanah, Muhajirin, and Hasbi Abdul Al-Wahhab KH, “Analisis Implementasi
Magqashid Syariah Pada Rumah Sakit Berkompetensi Syariah Di Indonesia Sebagai Unique
Value Preposition,” Reslaj: Religion Education Social Laa Roiba Journal 6, no. 4 (2024),

208

Jurnal YUSTITIA Vol. 26 No.2, Desember 2025



Radifa Isnain Nafila, Ahmad Husein
Jayadiningrat, Tutik Hamidah

membahas tentang pembiayaan murabahah untuk pembangunan rumah BMTT
Griya Sakinah perspektof maqashid syariah.’ Keempat, penelitian Syintia dengan

judul nilai maslahah reksadana dalam perspektif maqashid syariah.’Kelima,
penelitian Sani membahas tentang tinjauan maqashid syariah terhadap jual beli
tanah sengketa.” Keenam, penelitian illah membahas tentang pengaruh Islamicity
performance index terkait nilai Perusahaan dengan konsep maqashid syariah. *
Ketujuh, penelitian nola dengan judul upaya pengentasan kemiskinan melalui
pendistribusian dana PHK dalam perspektif maqashid syariah (studi kasus kel.
punggolaka kec.puwatu kota kendari). Perbedaan dengan artikel ini adalah artikel ini
terfokus pada maqashid syariah zaman sahabat dan tabiin. Tujuan penulisan artikel
ini untuk mendalami magashid syariah terutama pada zaman sahabat dan tabiin.
Konsep Maqashid Syariah Zaman Sahabat

Para sahabat sejak masa kenabian telah mempertimbangkan magqashid
dalam memahami perintah Allah swt dan Rasulullah saw. Misalnya, dalam kisah

masyhur yang sering diceritakan para ahli hukum Islam tentang saat para sahabat

https://doi.org/10.47467/reslaj.v6i4.1106.

3 Ulinnuha Saifullah and Muh. Nashirudin, “Pembiayaan Murabahah Untuk Pembangunan
Rumah BMTT Griya Sakinah Perspektif Maqashid Syariah,” An-Nisbah: Jurnal Perbankan
Syariah 5, no. 1 (2024), https://doi.org/10.51339/nisbah.v5i1.1840.

6 Syintia Amanda Rhetha et al., “Nilai Maslahah Reksadana Syariah Dalam Perspektif
Magqashid Syariah,”

JURNAL  ILMIAH RESEARCH AND DEVELOPMENT STUDENT 2, no.
1 (2024),

https://doi.org/10.59024/jis.v2i1.572.

7 Sani Khairil, Sandy Rizki Febriadi, and Maman Surahman, “Tinjauan Maqashid Syariah
Terhadap Jual Beli Tanah Sengketa,” Bandung Conference Series: Sharia Economic Law
4, no. 1 (2024), https://doi.org/10.29313/bcssel.v4il.12155.

8 Muhamad Atho’ Tllah et al., “Pengaruh Islamicity Performance Index Terkait Nilai
Perusahaan Dengan Konsep Maqashid As-Syariah,” El-Mal: Jurnal Kajian Ekonomi &
Bisnis Islam 5, no. 3 (2024), https://doi.org/10.47467/elmal.v5i3.779.

209

Jurnal YUSTITIA Vol. 26 No.2, Desember 2025



Radifa Isnain Nafila, Ahmad Husein
Jayadiningrat, Tutik Hamidah

berbeda pendapat terkait hadis Nabi saw saat Perang Khandaq yang berbunyi,
“Janganlah sekali-kali kalian salat Ashar, kecuali di Bani Quraizhah”. Dalam
memahami perintah Nabi saw ini, para sahabat berbeda pendapat ada yang
menunaikan salat Ashar di tengah perjalanan ada juga yang salat di Bani Quraizhah.
Perbedaan pandangan ini terjadi karena golongan yang satu mempertimbangkan
aspek maqashid dan golongan lainnya mempertimbangkan makna literal.
Sayangnya jumhur Ulama pasca era sahabat cenderung lebih mengandalkan makna
literal daripada aspek magashidnya.

Pencetus Teori Maqashid, dalam diskusi antara Jabatan Mufti Negeri Perlis
dan Muhammadiyah pada Rabu (20/10), Alyasa Abubakar menyebut bahwa cikal
bakal teorisasi Maqashid dicetuskan oleh Ulama Syafi’iyyah yaitu Imam al-
Haramain al Juwaini sekitar abad 11 Masehi. Teori Maqashid ini kemudian
disempurnakan lagi oleh murid al-Juwaini yaitu Imam al- Ghazali. Melalui tangan
dinginnya, Hujjatul Islam membagi tiga tingkatan dalam Teori Maqashid, yaitu:
Dharuriyat (kebutuhan primer), Hajjiyat (kebutuhan sekunder), dan Tahsiniyyat
(kebutuhan tersier). Setelah Imam al-Ghazali, ulama-ulama lainnya juga turut
menghiasi dinamika teorisasi Maqashid seperti Izzudin bin Abdussalam, Syihab

al-Din al-Qarafi, Najam al-Din al-Thufi, Ibnu

Taimiyah, dan Ibnu al-Qayyim. Para ulama ini masih mendudukan
Magqashid sebagai kata lain atau bagian dari mashalih al-mursalah dan tidak
menempatkannya sebagai ushul al-syar’iyyah.” Maqashid syariah sebenarnya sudah
ada sejak nash al-Qur’an diturunkan dan hadits disabdakan oleh Nabi. Karena

magqashid syariah pada dasarnya tidak pernah meninggalkan nash, tapi ia selalu

9 9 Ilham, “Teori Maqashid, dari al-Juawini, al-Ghazali hingga al-Syatibi”,
muhammadiyah.or.id, 6  September 2021, diakses 6  September 2025,
https://muhammadiyah.or.id/2021/11/teori-maqashid-dari-al-juwaini-al-ghazali- hingga-al-
syatibi/

210

Jurnal YUSTITIA Vol. 26 No.2, Desember 2025


https://muhammadiyah.or.id/2021/11/teori-maqashid-dari-al-juwaini-al-ghazali-hingga-al-syatibi/
https://muhammadiyah.or.id/2021/11/teori-maqashid-dari-al-juwaini-al-ghazali-hingga-al-syatibi/
https://muhammadiyah.or.id/2021/11/teori-maqashid-dari-al-juwaini-al-ghazali-hingga-al-syatibi/

Radifa Isnain Nafila, Ahmad Husein
Jayadiningrat, Tutik Hamidah

menyertainya. Seperti yang tercermin dalam ayat “wa ma arsalnaka illa rahmatan
lil’alamin”, bahwa Allah Ta’ala menurunkan syariat-Nya tidak lain adalah untuk
kemalahatan (rahmat) bagi makhluk-Nya (di seluruh Alam). Setelah Nabi saw wafat
dan wahyu terputus, sementara persoalan hidup terus berkembang, dan munculnya
masalah-masalah baru yang tidak pernah terjadi pada masa Nabi, yang menuntut
penyelesaian hukum, maka para sahabat mencoba mencari sandarannya pada ayat-
ayat al-Qur’an maupun hadits. Jika mereka tidak menemukan nash yang sesuai
dengan masalah tadi pada al-Qur’an maupun hadits, maka mereka akan berijtihad.

Di antara peristiwa-peristiwa baru yang muncul ketika masa sahabat dan
tidak terjadi pada saat Nabi saw masih hidup antara lain; sebuah kisah tentang
sahabat Umar ra yang mendengar bahwa sahabat Hudzaifah telah menikah dengan
seorang perempuan Yahudi, kemudian sahabat Umar ra meminta sahabat
Hudzaifah untuk menceraikannya, karena sahabat Hudzaifah mengetahui bahwa
pernikahan dengan ahli kitab diperbolehkan, maka ia pun bertanya kepada sahabat
Umar ra, “a haramun hiya?” (apakah perempuan itu haram atau dilarang bagi
saya?). Sahabat Umar ra kemudian menjawab: “Tidak, tapi saya khawatir ketika
sahabat-sahabat lain melihat kamu menikahi perempuan Yahudi tersebut,
mereka akan mengikutimu, karena pada umumnya perempuan-perempuan
Yahudi lebih cantik parasnya, maka hal ini bisa menjadi fitnah bagi perempuan-
perempuan muslim, serta menyebabkan munculnya hal-hal yang tidak
diinginkan (semisal free sex dan pergaulan bebas) dalam masyarakat karena
banyaknya perempuan muslim yang tidak laku”. Masih banyak lagi contoh lain
seperti pembukuan al-Quran, pembuatan mata uang dan sebagainya, yang
mencerminkan kelekatan para sahabat dengan maqashid syariah.!® Konsep

Magqashid Syariah Zaman Tabiin

10 Al-Mazid, “Sejarah Perkembangan Maqashid Syariah”, khudzilkitab.com, 28 April, diakses
6 September 2025, https://www.khudzilkitab.com/2019/04/sejarah-perkembangan-magashid-

syariah.html

211

Jurnal YUSTITIA Vol. 26 No.2, Desember 2025


https://www.khudzilkitab.com/2019/04/sejarah-perkembangan-maqashid-syariah.html
https://www.khudzilkitab.com/2019/04/sejarah-perkembangan-maqashid-syariah.html

Radifa Isnain Nafila, Ahmad Husein
Jayadiningrat, Tutik Hamidah

Setelah kepemimpinan Khulafatur Rosyidin berakhir, masa pemerintahan
kemudin dipegang oleh generasi berikutnya yaitu generasi 7abiin yang tentunya segala
urusan yang terjadi pada masa sahabat bergant alih kepada masa Tabiin. Begitu juga
mengenai ilmu-ilmu yang telah berkembang pada masa itu yang tentunya diteruskan
oleh para tabiin sesuai dengan bidangnya masing-masing. Periode ini berakhir Ketika
wafatnya seorang sahabat terakhir yang Bernama Abu Tufail al-Laisi, pada tahun 100
H di kota Mekkah. Maka setelah inilah masa tabiin di mulai, pada tahun 100 H?732 M
hingga 181 H/812 M di tandai dengan wafatnya Tabiin terakhir yaitu Khalaf bin
Khulaifat

Pada masa tabiin, wilayah kekuasaan Islam semakin meluas ke daerah yang
dihuni oleh masyarakat bukan berbahasa arab atau bukan bangsa arab. Kondisi
yang berlaku juga sangat berbeda beda. Banyak diantara ulama masuk didaerah
tersebut yang kemudian banyak masyakarakat masuk Islam. Dengan demikian
persoalan yang muncul kian kompleks dan tidak dijumpai di al Qur’an dan as
Sunnah, sehingga disinilah para tabiin melakukan ijtihat untuk mencari ketetapan
hukum berdasarkan penalaran mereka terhadap ayat tertentu. Hal ini juga
dipengaruhi dengan ilmu pengetahuan yang semakin maju serta kepesatan ijtihad
pula. Tabiin menggunakan istinbath yang sama dengan istinbath yang dilakukan
sahabat, namun pada masa tabi’in sudah mulai muncul fenomena penting yaitu
Pemalsuan Hadist dan Perdebatan penggunaan ra’yu yang kemudian memunculkan
kelompok Irak (ahl al ra’yi) dan kelompok Madinah (ahl al hadits). Dengan adanya
kelompok tersebut timbullah akar perbedaan berdasarkan wilayah geografis terkait
hukum. Sebagaimana masa sahabat, para ahli hukum pada generasi sahabat juga
menemukan langkah yang sama dengan para pendahulu, hanya saja pada masa
tabi’in ini selain banyak merujuk kepada Al Qur’an dan sunnah, mereka telah
memiliki tambahan rujukan hukum yang baru, yaitu ijma’ ash shahabi, ijma’ ahl al
madinah, fatwa ash shahabi dan qiyas yang telah dihasilkan oleh generasi sahabat.
Mengenai magqgashid syariah yang dilakukan oleh para ulama generasi tabiin, di

212

Jurnal YUSTITIA Vol. 26 No.2, Desember 2025



Radifa Isnain Nafila, Ahmad Husein
Jayadiningrat, Tutik Hamidah

antaranya dapat dilihat dari istilah ijtihad birra’yi atau ijtihad dengan akal.
Biasanya yang dimaksudkan dengan ijtihad dengan akal di kalangan ulama ahli
Madinah, maksudnya adalah ijtthad dengan mengedepankan sisi maslahah. Jika kita
melihat ushul madzhab Maliki, yang dulu dianggap sebagai madzhabnya penduduk
Madinah, di antaranya adalah maslahat mursalah, istihsan, dan urf. Ketiga hal
tersebut, sangat bertumpu pada sisi maslahat. Para ulama Madinah banyak
menggunakan hadits hadits Rasulullah SAW, karena mereka dengan mudah
melacak sunnah Rasulullah di daerah tersebut. Disinilah awal perbedaan dalam
mengistinbathkan hukum dikalangan ulama figh. Akibatnya, muncul tiga

kelompok ulama’, yaitu

Madrasah al Iraq, Madrasah Al Kufah, Madrasah Al Madinah Pada
perkembangan selanjutnya madrasah al iraq dan madrasah al kufah dikenal dengan
sebutan madrasah al ra’yi, sedangkan madrasah al Madinah dikenal dengan sebutan
madrasah al hadits, ulama figh Irak lebih dikenal dengan penggunaan ar ra’yu,
dalam setiap kasus yang dihadapi mereka mencari illatnya, sehingga dengan illat ini
mereka dapat menyamakan hukum kasus yang dihadapi dengan kasus yang sudah
ada nash nyam Maksudnya adalah ijtihad dengan melakukan qiyas antara satu
persoalan yang belum ada hukumnya secara nas dengan persoalan lain yang
hukumnya telah ditetapkan oleh nash. Ijtihad dengan qiyas ini, dilakukan agar
hukum Islam dapat berinteraksi dengan berbagai persoalan yang berkembang di
dunia Islam. Dengan Qiyas ini pula, banyak maslahat yang terkait dengan persoalan
masyarakat dapat terselesaikan. Hasil yang dicapai oleh ijtihad ulama tabi'in ini,
meskipun mereka mengikuti petunjuk dari cara ijtihad ulama sahabat, namun dalam
beberapa hal mereka berbeda pendapat dengan ulama sahabat, bahkan berbeda
dengan apa yang berlaku pada waktu Nabi SAW Ali bin Abi Tholib dan sebagian
ulama Sahabat menerima kesaksian anak anak terhadap orang tua dan kesaksian

orang tua terhadap anak. Tetapi Qadhi Syureih dan Sebagian ulama tabi'in tidak

213

Jurnal YUSTITIA Vol. 26 No.2, Desember 2025



Radifa Isnain Nafila, Ahmad Husein
Jayadiningrat, Tutik Hamidah

menerima kesaksian seperti itu, karena persaksian tersebut mengandung unsur
tuhmah dan kecintaan yang akan mempengaruhi mereka dalam kesaksiannya Hal
ini merupakan ijtihad tabi’in demi kemaslahatan.

Methods

Pada artikel ini menggunakan metode kualitatif dengan jenis penelitian
kepustakaan (/ibrary research), Peneliti mencari sumber-sumber yang berasal dari
literature berupa buku, jurnal, dan web yang terkait dengan tema maqashid syariah
pada zaman sahabat dan tabiin, data di dapat dengan menemukan informasi dari
sumber data yang dijelaskan diatas, proses analisis dengan menggunakan analis isi
konten pada buku, web, dan jurnal terkait, setelah dikumpulkan kemudian dianalisis

dengan tema ini.

Magqashid Syariah zaman sahabat

Magashid Syariah di kalangan ulama terdahulu, para sahabat merupakan
tokoh magqashid pertama. Perhatian terhadap maqashid syariah adalah perkara yang
setua syariah itu sendiri karena tidak masuk akal jika para sahabat menerima syariat
tanpa memiliki keinginan dan pandangan terhadap tujuan dan maksudnya. Oleh
karena itu, maqashid bermula dari para sahabat yang berasal dari Rasulullah yaitu
berasal dari pengajaran dan bimbingan beliau kepada para sahabat. Para sahabat
adalah fuqaha pertama, mufassir pertama, dan maqashidiyyin pertama. Demikian
dengan ilmu-ilmu yang berkembang dari segi klasifikasi, istilah, perincian, dan
penerapan pada peristiwa serta isu-isu intelektual baru sepanjang zaman, namun
asal-usul ilmu, dasar dan kaidah awalnya berasal dari para sahabat.

Al-Syatibi menulis kitabnya pada akhir abad 8 H di Andalusia, yaitu pada
zaman yang terlambat dan di tempat yang terpencil, di mana semangat maqashid
dan perhatian terhadap maqashid melemah dan menghilang, sehingga ia merasa
akan mencatat pada kitabnya berjudul “Al-Muwafaqat” yang mungkin akan

214

Jurnal YUSTITIA Vol. 26 No.2, Desember 2025



Radifa Isnain Nafila, Ahmad Husein
Jayadiningrat, Tutik Hamidah

diterima atau ditolak. Para sahabat merupakan orang yang memahami maksud
syariat yang berasal dari nabi. Para ulama khususnya imam-imam mazhab dan
tokoh-tokohnya, dalam apa yang mereka dasarkan dari kaidah-kaidah ijtihad,
kaidah-kaidah fikih, dan kaidah-kaidah mazhab fikih mercka; sandaran mereka
yang besar dan kokoh adalah perbuatan para sahabat, sandaran terpenting untuk
qiyas adalah perbuatan sahabat.

Magqashid Syariah Zaman Tabiin

Pada masa Tabi‘in (generasi setelah sahabat Nabi, kira-kira abad 1-2 H),
istilah magqdasid al syari‘ah sebagai sebuah disiplin ilmu formal memang belum
dikenal. Namun, praktik dan pemikiran yang berorientasi pada maqasid sudah
mulai tampak dalam ijtthad para ulama Tabi‘in. akan tetapi masih belum
terumuskan sebagai Teori Formal dan periode masa Tabiin maish belum menyusun
konsep magqasid secara sistematis seperti yang dilakukan ulama wushul figh abad
berikutnya (misalnya al-Juwayni, al-Ghazali, al-Syatib1). Namun, dalam praktik
ijjtihad mereka, sudah tampak adanya kesadaran bahwa hukum Islam memiliki
tujuan menjaga kemaslahatan manusia. Praktik Maqgasid dalam Ijtihad Hasan al-
Basr1 (w. 110 H), sering menekankan bahwa syariat hadir untuk membentuk akhlak
mulia, bukan sekadar ritual. Ini sejalan dengan magsad menjaga Agama dan moral.
‘Ikrimah, Sa‘id bin al-Musayyib, dan al-Sya‘bi dalam fatwa-fatwanya mereka
banyak mempertimbangkan al-maslahah (kemanfaatan) serta kondisi sosial
masyarakat. Umar bin Abdul Aziz (w.101H) beliau seorang khalifah dari generasi
Tabi‘in besar banyak kebijakannya bernuansa magqasid, seperti menekankan
keadilan sosial, penghapusan pungutan zalim, dan distribusi zakat yang adil. Nilai-
Nilai Maqasid yang Tercermin walaupun belum disebut “maqasid al-syari‘ah”,
tujuan-tujuan hukum Islam sudah mereka pahami, misalnya: Hifz al-Din (menjaga
agama) mendorong umat tetap pada aqidah yang lurus dan ibadah yang benar. Hifz

al-Nafs (menjaga jiwa) larangan membunuh tanpa hak, peringatan terhadap
215

Jurnal YUSTITIA Vol. 26 No.2, Desember 2025



Radifa Isnain Nafila, Ahmad Husein
Jayadiningrat, Tutik Hamidah

kezhaliman. Hifz al- ‘Aql (menjaga akal) Hifz al-Mal (menjaga harta) Hifz al-Nasl
(menjaga keturunan). Nilai-nilai ini sudah dipahami, meskipun belum dibukukan

secara metodologis.
Sejarah Istilah Maqashid Syariah

Sejarah penggunaan istilah maqgashid syariah, lahirnya istilah ini tidak lepas
dari adanya ilmu Ushul Figh, karena secara historis lahirnya dari Rahim Ushul
Figh. Sehingga untuk melihat sejarah perjalanan mengenai kajian Magqashid
Syariah, perlu dilacak awal mula istilah tersebut digunakan dan juga perlu
dijelaskan para ulama yang mempunyai andil dalam kajian tersebut. Selama ini,
banyak kalangan yang menganggap bahwa Magqgashid Syariah pertama kali
ditawarkan oleh Imam al-Syatibi, salah seorang ulama dari kalangan Mazhab
Maliki yang membahas Maqashid menjadi sebuah pembahasan khusus dalam
karyanya Al-Muwafaqat fi Ushuli As- Syariah. Sehingga nama al-Syatibi sering
disebut dengan bapak Magashid Syariah. Padahal perhatian terhadap Magashid
Syariah sebenarnya sudah ada sebelum al-Syatibi yang dianggap sebagai pencetus
itu, bahkan sudah ada sejak zaman Rasulullah.

Hammadi al-Ubaydi dalam karyanya al-Syatibi wa Maqgashid al-Syari’ah
menyebut orang pertama yang berbicara tentang Maqashid Syariah yaitu Ibrahim
al-Nakhai, seorang dari Tabi’in yang wafat pada 96 H, dan pernah mengatakan di
setiap hukum Allah SWT mempunyai tujuan, yaitu kemaslahatan. Akan tetapi
menurut Jasser Auda dalam karyanya a/-Magqashid lil Mubtadi’in, bahwa Maqashid
Syariah sudah diperbincangkan pada masa Abu Bakar, tepatnya ketika
mengkodifikasikan Al-Quran. Setelah masa Sahabat, berkembanglah teori dan
klasifikasi Magashid. Namun, Maqasid yang kita lihat dan kenal sebagaimana saat
ini tidak begitu matang pada masa sebelum para ulama Ushul Figh yaitu dari abad
ke-5 sampai abad ke-8 H.

Pada tiga abad pertama sudah dikenal istilah hikmah, ’illah (motif), ma’ani

216

Jurnal YUSTITIA Vol. 26 No.2, Desember 2025



Radifa Isnain Nafila, Ahmad Husein
Jayadiningrat, Tutik Hamidah

(tujuan-tujuan) dan hal tersebut sudah ada dalam metode berfikir para ulama hukum
Islam terdahulu, bahkan mereka sudah menggunakannya. Di mana kata-kata
tersebut merupakan padanan kara Magashid dan menjadi bagian penting dalam
kajian Maqashid Syariah. Setelah al-Nakhai, muncul Tirmidzi al- Hakim (w.296
H/908 M). Beliau bisa dikatakan sebagai orang yang menulis naskah pertama
tentang pembahasan Maqashid Syariah. Di mana kata “Magashid” terdapat dalam
karyanya al-Shalah wa Magasiduha. Sebuah kitab yang berisi tentang penelitian
rahasia spiritual dan hikmah di setiap gerakan shalat dan dzikir-dzikirnya.

Pada abad ke-3 muncul nama Abu Zayd al-Balkhi (w.322 H/933 M), yang
menulis naskah pertama Maqgashid Syariah dalam bidang mu ’amalah. Karyanya
yang berjudul al-Ibnah ‘an ‘llal al-Diniyah adalah sebuah karya yang menelusuri
berbagai tujuan yang ada dibalik hukum Islam. Karya yang sama dengan judul
Masalih al-Abdan wa al-Anfus, membahas bagaimana praktik agama Islam dan
hukum-hukumnya berdampak positif terhadap fisik dan kejiwaan. Setelah Tirmidzi
al-Hakim, ada nama al-Qaffal al-Kabir al-Syashi (w.365 H/975 M) dengan sebuah
karya tentang Magqashid Syariah dengan judul Mahasin al-Syara’i. Sebuah
manuskrip yang membahas mengenai aturan, tujuan, dan hikmah syariat. Susunan
pembahasan dalam karya tersebut seperti halnya susunan fikih klasik. Dimulai
dengan thaharah, wudhu, dan seterusnya. Pengembangan berbagai konsep seperti
al-dharuriyyah, al-hajjiyyah dan al-makrumah yang dilakukan al-Qaffal juga
mempermudah jalan Imam Juwaini dan Imam al-Ghazali dalam mengembangkan
teori fikih mazhab Syafi’i dan teori Maqashid Syariahnya. Kedua ulama tersebut
kemudian mengemukakan konsep al-dharuriyyah, al-hajjiyyah dan al-tahsiniyyah.

Setelah al-Qaffal, ada nama Ibnu Babawayh al-Qummi (w.381 H/991 M).
Ulama terkemuka dan pertama abad ke-4 H dari kalangan Syi’ah, yang mengkaji
tentang Magashid Syariah dengan karyanya ‘llal al-Syar’i. Studi terkait kajian
Magashid kemudian dilanjutkan oleh al-Amiri al- Faylasuf (w.381 H/991 M),
melalui karyanya al-I'lam bi Manaqib al-Islam. Dalam karya tersebut, beliau

217

Jurnal YUSTITIA Vol. 26 No.2, Desember 2025



Radifa Isnain Nafila, Ahmad Husein
Jayadiningrat, Tutik Hamidah

berusaha mengkaji klasifikasi teoritis tujuan syari’at Islam terkait a/-Hudud atau
hukum pidana dalam Islam dengan pembahasan hukuman bagi pembunuh, pencuri,
orang yang membuka aib orang lain, dan lain sebagainya. Selain itu terdapat Abu
Ja’far Muhammad Ali, Muhammad Husayn al-Tanzir, dan Abu Bakr ibn al-
Thayyib al-Bagqilani.'!

Contoh Maqashid Syariah pada zaman kontemporer

Magqashid syariah adalah tujuan yang ingin dicapai oleh syariat agar
kemaslahatan manusia bisa terwujud. Kemaslahatan disini mencakup semua
kehidupan manusia salah satunya dibidang ekonomi. Maqashid syariah sendiri
berperan sebagai ketetapan yang relevan sebagai landasan bagi praktik produk
perbankan syariah dan pengembangan system, karena maqashid syariah bertujuan
sebagai kemaslahatan dan kesejahteraan bagi manusia. Sehingga layanan serta
produk perbankan syariah yang diberikan kepada nasabah bisa menghasilkan
kemaslahatan hingga dapat dilihat bagaimana implementasi maqashid syariah
terhadap produk-produk yang dikeluarkan oleh perbankan syariah sangat
bermanfaat bagi nasabah. Maqashid syariah diimplementasikan kepada produk
perbankan dengan lima hal pokok, ialah: hifdz al-din, hifdz al-nafs, hifdz al-‘aq],
hifdz al- nasl, dan hifdz al-maal.'?

Magqashid syariah bertujuan untuk mencapai kemaslahatan dan mencegah

kemudhararatan. Dalam kegiatan ekonomi maqashid syariah berguna dalam

" Nur Hasan, “Melacak Sejarah Istilah Maqashid Syariah dan Karya Ulama yang

Membicarakannya”, islami.co, 8 Agustus 2020, diakses 6 September 2025,
https://islami.co/melacak-sejarah-istilah-maqasid-syariah-dan-karya- ulama-yang-
membicarakannya-1/

12 Popon  Srisusilawati et al, “IMPLEMENTASI MAQASHID SYARIAH
TERHADAP PRODUK
PERBANKAN SYARIAH,” Al-Mustashfa: Jurnal Penelitian Hukum Ekonomi Syariah
7, no. 1 (2022), https://doi.org/10.24235/jm.v7i1.8409

218

Jurnal YUSTITIA Vol. 26 No.2, Desember 2025


https://islami.co/melacak-sejarah-istilah-maqasid-syariah-dan-karya-ulama-yang-membicarakannya-1/
https://islami.co/melacak-sejarah-istilah-maqasid-syariah-dan-karya-ulama-yang-membicarakannya-1/
https://islami.co/melacak-sejarah-istilah-maqasid-syariah-dan-karya-ulama-yang-membicarakannya-1/

Radifa Isnain Nafila, Ahmad Husein
Jayadiningrat, Tutik Hamidah

pembangunan ekonomi yang membahas tentang masalah ekonomi, fenomena
ekonomi, dan merumuskan suatu kebijakan. Ulama-ulama klasik maupun
kontemporer banyak yang memberikan pendapat mengenai maqashid al-syariah,
namun al-syatibi merupakan teori yang paling terkenal. Teori Maqashid Al-
Syariah sendiri bermakna sebagai inti dalam menganalisis ekonomi yang
membahas tentang kemiskinan, distribusi kekayaan, dan membangun ekonomi.
Dalam hal ini yang ingin dicapai Maqashid Al-Syariah adalah penghilangan segala
permasalahan ekonomi untuk mencapai kehidupan sejahtera. Dalam penerapannya
pada sistem keuangan Islam Magashid Al-Syariah sebagai inti dalam
keberlangsungan kegiatan ekonomi karena tanpa Maqashid Al-Syariah keuangan
Islam kehilangan substansi syariahnya. Penerapan Maqashid Al-Syariah pada
perbankan syariah sudah sesuai dengan memperhatikan indicator pada Magashid
Al-Syariah, begitu juga pada investasi dengan akad mudharabah, pada jaminan akad
mudharabah dan musyarakah, pada transaksi multi akad, rahn dan pemanfaatan
marhun (barang gadai), jual beli emas secara tidak tunai.'?

Pada artikel Riza terdapat hasil penelitian tentang contoh maqashid syariah
pada zaman kini yaitu uang elektronik telah sesuai dengan maqashid syariah,
keseusaian ini di dapat dengan terpenuhinya prinsip memeliha harta dan
kemaslahatan. Akan tetapi, uang elektronik unregistered dinilai belum sesuai
dengan magqashid syariah karena uang elektronik initidak dilengkapi dengan PIN
sehingga masith menimbulkan kemudharatan apabila kartu ini dicuri atau hilang.
Oleh karena itu, penggunaan uang elektronik yang tidak dilengkapi PIN seperti
uang elektronik unregistered sebaiknya dihindari karena bertentangan dengan

magqashid syariah.'*

1313\, Zighri Anhar Nst and Nurhayati Nurhayati, “TEORI MAQASHID AL-SYARI’AH
DAN PENERAPANNYA PADA PERBANKAN SYARIAH,” Jesya (Jurnal Ekonomi &
Ekonomi Syariah) 5, no. 1 (2022), https://doi.org/10.36778/jesya.v511.629.

4 Muhammad Riza, “Maqashid Syariah,” Jurnal of Islamic Economic Lariba 3, no. 2 (2016): 75-84
219

Jurnal YUSTITIA Vol. 26 No.2, Desember 2025



Radifa Isnain Nafila, Ahmad Husein
Jayadiningrat, Tutik Hamidah

Contoh dalam hukum keluarga Islam, dalam artikel tarantang perkawinan
beda agama dalam Islam dapat dipandang dari perspektif ‘illat (causal factor) dan
Magashid Syariah (objectives of Islamic Law). Menurut ‘illat, perkawinan beda
agama dalam Islam dianggap sebagai suatu tindakan yang memiliki potensi untuk
menimbulkan kerusakan dan gangguan pada kestabilan dan keutuhan keluarga dan
masyarakat. Sedangkan Maqashid Syariah, perkawinan beda agama dapat dilihat
dari dua sudut pandang yang berbeda: sudut pandang menyangkut keberadaan
perkawinan itu sendiri dan sudut pandang menyangkut dampak sosial dan
kemanfaatannya bagi masyarakat. Kesimpulannya, perkawinan beda agama dapat
dipertimbangkan dari sudut pandang filsafat hukum Islam dengan pendekatan ‘illat
dan Magqashid Syariah. Namun, masih diperlukan penanganan serius terkait
kontroversi dan kendala terkait dengan praktik perkawinan beda agama dalam
masyarakat. '’

Artikel Hamid membahas tentang nafkah bagi pekerja bank konvensional.
Hukum bekerja pada bank konvensional sebagai upaya pemenuhan nafkah keluarga
ditinjau dari pendekatan maqashid syariah. Pada satu sisi dalam memenuhi natkah
keluarga, terkadang seseorang bekerja di bank konvensional, akan tetapi praktik
dalam perbankan konvensional tidak terlepas dari riba yang diharamkan dalam
Islam, sementara nafkah keluarga harus dipenuhi demi menjaga eksistensi
kehidupan. Pada dasarnya bekerja di bank konvensional hukumnya adalah
diharamkan akan tetapi ketika keadaan terpaksa untuk memenuhi natkah keluarga
dan kemaslahatan untuk menjaga eksistensi kehidupan agar tidak terancam, maka

hukumnya makruh dengan syarat tetap berusaha mencari pekerjaan lain yang

15 Jefry Tarantang, Siah Khosyi’ah, and Usep Saepullah, “FILOSOFI ‘Illat HUKUM DAN
MAQASHID SYARIAH DALAM PERKAWINAN BEDA AGAMA,” Jurnal Studi Agama Dan
Masyarakat 19, no. 1 (2023), https://doi.org/10.23971/jsam.v19i1.6318.

220

Jurnal YUSTITIA Vol. 26 No.2, Desember 2025



Radifa Isnain Nafila, Ahmad Husein
Jayadiningrat, Tutik Hamidah

dibolehkan Islam.'®
KESIMPULAN

Kesimpulan penting Kajian maqasid al-syari‘ah pada periode sahabat dan tabiin
menunjukkan bahwa meskipun istilah maqasid belum diformulasikan sebagai disiplin
ilmu yang sistematis, kesadaran akan tujuan syariat telah hadir sejak generasi awal
Islam. Pada periode sahabat, pendekatan maqasid lebih menekankan ketaatan tekstual
terhadap Al-Qur’an dan Sunnah dengan kehati-hatian tinggi dalam berijtihad. Orientasi
utamanya adalah menjaga agama dan persatuan umat, sehingga penggunaan maslahat
lebih terbatas. Sebaliknya, pada periode tabiin, muncul kecenderungan yang lebih
adaptif dan progresif. Para ulama tabiin menggunakan qiyas, ra’yu, dan istihsan untuk
menjawab kompleksitas sosial yang semakin luas, dengan menekankan maslahat dalam

perlindungan jiwa, harta, akal, dan keturunan.

Dengan demikian, kedua periode ini memperlihatkan kesinambungan sekaligus
perbedaan sahabat cenderung tekstual dan konservatif, sedangkan tabiin lebih
maslahat-oriented dan kontekstual. Perkembangan ini menjadi landasan historis yang
penting bagi lahirnya konseptualisasi maqasidsyariah secara sistematis pada era ulama
ushul figh klasik, hingga akhirnya mencapai puncaknya dalam pemikiran al-Ghazali
dan al-Syatibi. Sumbangan akademik dari artikel ini memberikan beberapa kontribusi
akademik penting dalam studi maqasid al-syari‘ah dan sejarah perkembangan hukum
Islam, antara lain rekonstruksi historis Artikel ini menelusuri jejak awal kesadaran
maqasid pada generasi sahabat dan tabiin, sehingga memperlihatkan kesinambungan
sejarah pemikiran hukum Islam sejak masa awal hingga terbentuknya teori maqasid

yang sistematis pada era klasik.

16 Asrul Hamid and Dedisyah Putra, “Pemenuhan Nafkah Keluarga Dengan Bekerja Di Bank
Konvensional: Suatu Pendekatan Maqashid Syariah,” EI-USRAH: Jurnal Hukum Keluarga 2, no. 1
(2020), https://doi.org/10.22373/ujhk.v2i1.7640.

221

Jurnal YUSTITIA Vol. 26 No.2, Desember 2025



Radifa Isnain Nafila, Ahmad Husein
Jayadiningrat, Tutik Hamidah

Daftar Pustaka
Azizah, Aisyatul, Moh. Nu’man, M. Syam’un Rosyadi, and M. Syam’un

Rosyadi. “Nalar
Magqasid Syari’ah Di Era Sahabat Dan Tabi’in.” Fakta: Forum Aktual Ahwal
Al-Syakhsiyah
2,n0. 2 (2024): 124-29. https://doi.org/10.28926/fakta.v2i2.1540.
Hamid, Asrul, and Dedisyah Putra. “Pemenuhan Nafkah Keluarga Dengan
Bekerja Di Bank
Konvensional: Suatu Pendekatan Maqashid Syariah.” EI-USRAH: Jurnal
Hukum Keluarga
2, no. 1 (2020). https://doi.org/10.22373/ujhk.v211.7640.
Illah, Muhamad Atho’, Sri Sundari, M. Sidik Boedoyo, and Leo Sianipar.
“Pengaruh Islamicity Performance Index Terkait Nilai Perusahaan
Dengan Konsep Maqashid As-Syariah.” El- Mal: Jurnal Kajian Ekonomi
& Bisnis Islam 5, no. 3 (2024). https://doi.org/10.47467/elmal.v513.779.
Nst, M. Zighri Anhar, and Nurhayati Nurhayati. “TEORI MAQASHID AL-
SYARI’AH DAN PENERAPANNYA PADA PERBANKAN SYARIAH.”
Jesya (Jurnal Ekonomi &
Ekonomi Syariah) 5, no. 1 (2022). https://doi.org/10.36778/jesya.v5i11.629.
Riza, Muhammad. “Maqashid Syariah.” Jurnal of Islamic Economic
Lariba 3, no. 2 (2016): 75— 84.
Saifullah, Ulinnuha, and Muh. Nashirudin. “Pembiayaan Murabahah Untuk
Pembangunan

222

Jurnal YUSTITIA Vol. 26 No.2, Desember 2025



Radifa Isnain Nafila, Ahmad Husein
Jayadiningrat, Tutik Hamidah

Rumah BMTT Griya Sakinah Perspektif Maqashid Syariah.” An-Nisbah:
Jurnal Perbankan Syariah 5, no. 1 (2024).
https://doi.org/10.51339/nisbah.v511.1840.
Sani Khairil, Sandy Rizki Febriadi, and Maman Surahman. “Tinjauan Magashid
Syariah
Terhadap Jual Beli Tanah Sengketa.” Bandung Conference Series: Sharia
Economic Law 4, no. 1 (2024).
https://doi.org/10.29313/bessel.v4il.12155.
Srisusilawati, Popon, Putri Diani Hardianti, Neli Erlianti, Isfi Rizka Pitsyahara, and
Siti
Karomah Nuraeni. “IMPLEMENTASI MAQASHID SYARIAH
TERHADAP PRODUK
PERBANKAN SYARIAH.” Al-Mustashfa: Jurnal Penelitian Hukum
Ekonomi Syariah 7, no. 1 (2022).
https://doi.org/10.24235/jm.v711.8409.

Syintia Amanda Rhetha, Yenita Karisha, Nurris Kiyani, Tri Noviantika
Zain, and Muhammad Taufiq Abadi. “Nilai Maslahah Reksadana
Syariah Dalam Perspektif Magashid Syariah.” JURNAL ILMIAH
RESEARCH AND DEVELOPMENT STUDENT 2, no. 1 (2024).
https://doi.org/10.59024/jis.v211.572.

Tarantang, Jefry, Siah Khosyi’ah, and Usep Saepullah. “FILOSOFI ‘Illat
HUKUM DAN MAQASHID SYARIAH DALAM PERKAWINAN BEDA
AGAMA.” Jurnal Studi Agama
Dan Masyarakat 19, no. 1 (2023). https://doi.org/10.23971/jsam.v1911.6318.

Toriquddin, Moh. “Teori Maqashid Syari’ah Perspektif Al-Syatibi.” Jurnal

Syariah Dan Hukum
6, no. 1 (2014).

Yuhanah, Siti, Muhajirin, and Hasbi Abdul Al-Wahhab KH. “Analisis

Implementasi Maqashid Syariah Pada Rumah Sakit Berkompetensi Syariah Di
Indonesia Sebagai Unique Value Preposition.” Reslaj: Religion Education Social

Laa Roiba .

223

Jurnal YUSTITIA Vol. 26 No.2, Desember 2025



Radifa Isnain Nafila, Ahmad Husein
Jayadiningrat, Tutik Hamidah

ournal 6, no. 4 (2024). https://doi.org/10.47467/re

224

Jurnal YUSTITIA Vol. 26 No.2, Desember 2025



