
MAQASHID SYARI’AH PADA PERIODE SAHABAT DAN 

TABI’IN 
Radifa Isnain Nafila 1, Ahmad Husein Jayadiningrat2 Tutik Hamidah3 

1 Program Doktor Hukum Keluarga Islam Universitas Islam Negeri Maulana Malik 

IbrahimMalang, Indonesia 
2,3 Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim, Malang, Indonesia 

radifaisnain2@gmail.com, ahmadhuseinjd13@gmail.com, tutikhamidah@uin-

malang.ac.id 
 

ABSTRAK 

Kajian maqāṣid syariah merupakan upaya memahami tujuan dan hikmah di balik 

pensyariatan hukum Islam. Meskipun istilah maqāṣid belum diformulasikan secara 

sistematis pada periode awal Islam, praktik dan kesadaran maqāṣid telah tampak 

sejak generasi sahabat hingga tabiin. Pada periode sahabat, orientasi hukum lebih 

menekankan aspek tekstual-normatif dengan berpegang pada Al-Qur’an dan 

Sunnah. Pertimbangan maslahat dilakukan secara terbatas, dengan kehati- hatian 

tinggi dalam berijtihad, terutama untuk menjaga agama dan persatuan umat. 

Sementara itu, pada periode tabiin, orientasi maqāṣid semakin berkembang melalui 

penggunaan qiyās, istihsān, dan ra’yu yang lebih luas. Hal ini didorong oleh 

meluasnya wilayah Islam, kompleksitas sosial, dan kebutuhan akan fatwa 

kontekstual. Tabiin menunjukkan keberanian lebih besar dalam menekankan 

maslahat sosial seperti perlindungan harta, jiwa, akal, dan keturunan, meskipun 

belum sampai pada perumusan teoritis. Dengan demikian, maqāṣid syariah pada 

periode sahabat dan tabi‘in menunjukkan kesinambungan, sekaligus perbedaan: 

sahabat cenderung konservatif dan tekstual, sedangkan tabi‘in lebih adaptif dan 

progresif. Perbedaan ini menjadi fondasi penting bagi perkembangan konseptual 

maqāṣid syari’ah pada era ulama ushul fiqh klasik, hingga kemudian mencapai 

bentuk sistematis dalam karya al-Juwaynī, al-Ghazālī, dan al-Syāṭibī. 

Kata Kunci : Maqasid Syariah, Sahabat, Tabiin. 

 
 

ABSTRACT 

The study of maqāṣid sharia is an effort to understand the purpose and wisdom behind Islamic 

law. Even though the term maqāṣid had not been formulated systematically in the early period 

of Islam, the practice and awareness of maqāṣid had been visible from generations of 

companions to tabiin. In the Companion period, legal orientation emphasized more on textual-

normative aspects by adhering to the Al-Qur'an and Sunnah. Consideration of benefits is 

mailto:radifaisnain2@gmail.com
mailto:ahmadhuseinjd13@gmail.com
mailto:tutikhamidah@uin-malang.ac.idm
mailto:tutikhamidah@uin-malang.ac.idm


Radifa Isnain Nafila, Ahmad Husein  

Jayadiningrat, Tutik Hamidah 

205 

 

Jurnal YUSTITIA Vol. 26 No.2, Desember 2025 

 

 

carried out on a limited basis, with great care in carrying out ijtihad, especially to maintain 

religion and the unity of the people. Meanwhile, in the tabiin period, the maqāṣid orientation 

increasingly developed through wider use of qiyās, istihsān and ra'yu. This is driven by the 

expansion of Islamic territory, social complexity, and the need for contextual fatwas. Tabiin 

shows greater courage in emphasizing social benefits such as the protection of property, soul, 

mind and offspring, even though it has not yet reached a theoretical formulation. Thus, 

maqāṣid sharia in the sahaba and tabi'in periods shows continuity, as well as differences: the 

sahaba tend to be conservative and textual, while the tabi'in are more adaptive and 

progressive. This difference became an important foundation for the conceptual development 

of maqāṣid shari'ah in the era of classical ushul fiqh scholars, until it later reached a 

systematic form in the works of al-Juwaynī, al-Ghazālī, and al-Syāṭibī. 

 

Keywords: Maqasid Syariah, Friends, Tabiin 

 

Pendahuluan 

Jurnal Pentingnya tema kajian ini adalah tatkala Rasulullah masih hidup, 

segala persoalan dapat ditanyakan langsung kepada beliau. Umat Islam tinggal 

menunggu jawaban, ketentuan hukum dan solusi yang diberikan oleh Rasulullah. 

Apa yang beliau sampaikan sesungguhnya adalah wahyu Allah, karena beliau tidak 

akan memberikan ketetapan hukum, kecuali telah mendapat wahyu dari Allah, 

terkait hal ini Allah telah berfirman dalam Q.S An-Najm: 3-5. Kondisi berubah 

setelah ulllah wafat. Persoalan masyarakat terus bermunculan. Apalagi telah terjadi 

perluasan wilayah Islam yang luar biasa. Umat Islam mulai berinteraksi dengan 

bangsa-bangsa lain. Banyak hal baru bagi umat Islam. Mereka menemukan sesuatu, 

yang belum pernah ada di masa Rasulullah atau di daerah mereka tinggal. Banyak 

pula pertanyaan dari para muallaf dari bangsa-bangsa itu, yang notabene 

merupakan bekas peradaban besar seperti peninggalan wilayah Romawi dan Persia 

yang sebelumnya telah memiliki hukum sendiri. Kawasan itu juga mempunyai 

kondisi dan tradisi yang berbeda dengan kawasan Arab. 

Persoalan itu harus dipecahkan, sementara Rasulullah sudah tidak berada di 

tengah-tengah mereka lagi. Kondisi seperti ini menurut para sahabat untuk selalu 



Radifa Isnain Nafila, Ahmad Husein  

Jayadiningrat, Tutik Hamidah 

206 

 

Jurnal YUSTITIA Vol. 26 No.2, Desember 2025 

 

 

berijtihad guna kelangsungan risalah kenabian. Ijtihad tersebut untuk memberikan 

pemecahan persoalan dan solusi atas persoalan yang sedang mereka hadapi. Salah 

satu upaya yang dilakukan oleh para sahabat adalah dengan menggali spirit dan ruh 

dari Al-Qur’an dan sunnah Nabi Muhammad.  

RUMUSAN MASALAH 

1. Bagaimana maqosid syari’ah pada masa sahabat dan tabiin? 

METODE PENELITIAN 

Pada artikel ini menggunakan metode kualitatif dengan jenis penelitian 

kepustakaan (library research), Peneliti mencari sumber-sumber yang berasal dari 

literature berupa buku, jurnal, dan web yang terkait dengan tema maqashid syariah 

pada zaman sahabat dan tabiin, data di dapat dengan menemukan informasi dari 

sumber data yang dijelaskan diatas, proses analisis dengan menggunakan analis isi 

konten pada buku, web, dan jurnal terkait, setelah dikumpulkan kemudian dianalisis 

dengan tema ini. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Pentingnya tema kajian ini adalah tatkala Rasulullah masih hidup, segala 

persoalan dapat ditanyakan langsung kepada beliau. Umat Islam tinggal menunggu 

jawaban, ketentuan hukum dan solusi yang diberikan oleh Rasulullah. Apa yang 

beliau sampaikan sesungguhnya adalah wahyu Allah, karena beliau tidak akan 

memberikan ketetapan hukum, kecuali telah mendapat wahyu dari Allah, terkait hal 

ini Allah telah berfirman dalam Q.S An-Najm: 3-5. Kondisi berubah setelah 

Rasulullah wafat. Persoalan masyarakat terus bermunculan. Apalagi telah terjadi 

perluasan wilayah Islam yang luar biasa. Umat Islam mulai berinteraksi dengan 

bangsa-bangsa lain. Banyak hal baru bagi umat Islam. Mereka menemukan sesuatu, 

yang belum pernah ada di masa Rasulullah atau di daerah mereka tinggal. Banyak 

pula pertanyaan dari para muallaf dari bangsa-bangsa itu, yang notabene 



Radifa Isnain Nafila, Ahmad Husein  

Jayadiningrat, Tutik Hamidah 

207 

 

Jurnal YUSTITIA Vol. 26 No.2, Desember 2025 

 

 

merupakan bekas peradaban besar seperti peninggalan wilayah Romawi dan Persia 

yang sebelumnya telah memiliki hukum sendiri. Kawasan itu juga mempunyai 

kondisi dan tradisi yang berbeda dengan kawasan Arab. 

Persoalan itu harus dipecahkan, sementara Rasulullah sudah tidak berada di 

tengah-tengah mereka lagi. Kondisi seperti ini menurut para sahabat untuk selalu 

berijtihad guna kelangsungan risalah kenabian. Ijtihad tersebut untuk memberikan 

pemecahan persoalan dan solusi atas persoalan yang sedang mereka hadapi. Salah 

satu upaya yang dilakukan oleh para sahabat adalah dengan menggali spirit dan ruh 

dari Al-Qur’an dan sunnah Nabi Muhammad. Spirit dan ruh nas itu, kemudian 

dijadikan sebagai salah satu acuan dan standard dalam berijtihad. Bagaminana 

mereka dapat mengetahui ruh, maqashid dan spirit wayhu? Tentu saja dengan ilmu 

alat yang mereka miliki secara fitrah dan bawaan. 

Para sahabat adalah manusia yang hidup di tengah-tengah Rasulullah. 

Mereka mengetahui kondisi tatkala suatu ayat turun, Mereka juga menyaksikan 

sebab-sebab turunnya ayat, sebab Rasulullah bersabda, sebab diamnya Rasulullah, 

ketegasan nabi, kelemahlembutan nabi, kapan nabi marah, kapan tersenyum, kapan 

nabi bertindak sebagai hakim, pemimpin perang, sebagai bagian dari masyarakat 

dan lain sebagainya. Mereka paham tatkala Rasulullah memberikan ketetapan 

hukum atas suatu persoalan, karena didasari dengan pertimbangan tertentu. Para 

sahabat, paham benar terkait dengan sosiokultular turunnya teks Al-Quran atau 

hadis nabi. Selain itu, sahabat juga paham dengan kontrusksi bahasa Arab. Ini tidak 

heran karena teks Al-Qur’an dan sunnah nabi adalah bahasa mereka sehari-hari. 

Bahasa kitab suci itu, bukan hal yang asing bagi mereka. Al-Quran sendiri 

menyatakan dengan sharih bahwa ia turun dengan bahasa arab yang jelas, yaitu 

bahasa yang digunakan oleh para penduduk Arab.1  

 
1 Wahyudi, “Maqashid Syariah Pada Masa Sahabat”, almuflihun.com, 31 Juli 2018, diakses 5 

September 2025, https://almuflihun.com/maqashid-syariah-pada-masa-sahabat/ 

https://almuflihun.com/maqashid-syariah-pada-masa-sahabat/


Radifa Isnain Nafila, Ahmad Husein  

Jayadiningrat, Tutik Hamidah 

208 

 

Jurnal YUSTITIA Vol. 26 No.2, Desember 2025 

 

 

Dan kemudian para ulama kalangan tabiin banyak belajar dari sahabat. 

Mereka mendengar dan melihat perilaku para sahabat. Mereka juga belajar dari 

sistematika ijtihad, berfatwa, mengambil riwayat hadis dan Quran dari para 

sahabat. Mereka juga meneladani model ijtihad maqasid dari para sahabat. Ulama 

generasi tabiin mengambil ilmu pengetahuan dari para sahabat sesuai dengan kadar 

kemampuan mereka. Mereka menghafal hadis-hadis Nabi Muhammad SAW, 

mempelajari mazhab para sahabat dan mengumpulkan berbagai ilmu pengetahuan 

dari para sahabat.2 Pada masa tabiin, wilayah kekuasaan Islam semakin meluas ke 

daerah yang dihuni oleh masyarakat bukan berbahasa arab atau bukan bangsa arab. 

Kondisi yang berlaku juga sangat berbeda beda. Banyak diantara ulama masuk 

didaerah tersebut yang kemudian banyak masyakarakat masuk Islam. Dengan 

demikian persoalan yang muncul kian kompleks dan tidak dijumpai di al Qur’an 

dan as Sunnah, sehingga disinilah para tabi’in melakukan ijtihat untuk mencari 

ketetapan hukum berdasarkan penalaran mereka terhadap ayat tertentu. Hal ini juga 

dipengaruhi dengan ilmu pengetahuan yang semakin maju serta kepesatan ijtihad 

pula. 

Peta artikel sebelumnya ada beberapa yang telah membahas maqoshid 

syariah yang pertama yaitu penelitian Dr. Toriquddin yang membahas tentang teori 

maqashid syariah perspektif al- syatibi.3 Kedua, penelitian Yuhanah dengan judul 

analisis implementasi maqashid syariah pada rumah sakit berkompetensi syariah di 

Indonesia sebagai unique value preposition. 4Ketiga, penelitian Prof Saifullah yang 

 

2 Aisyatul Azizah et al., “Nalar Maqasid Syari’ah Di Era Sahabat Dan Tabi’in,” Fakta: 

Forum Aktual Ahwal Al- Syakhsiyah 2, no. 2 (2024): 124–29, 

https://doi.org/10.28926/fakta.v2i2.1540. 

 
3 Moh Toriquddin, “Teori Maqashid Syari’ah Perspektif Al-Syatibi,” Jurnal Syariah Dan 

Hukum 6, no. 1 (2014). 
4 Siti Yuhanah, Muhajirin, and Hasbi Abdul Al-Wahhab KH, “Analisis Implementasi 

Maqashid Syariah Pada Rumah Sakit Berkompetensi Syariah Di Indonesia Sebagai Unique 

Value Preposition,” Reslaj: Religion Education Social Laa Roiba Journal 6, no. 4 (2024), 



Radifa Isnain Nafila, Ahmad Husein  

Jayadiningrat, Tutik Hamidah 

209 

 

Jurnal YUSTITIA Vol. 26 No.2, Desember 2025 

 

 

membahas tentang pembiayaan murabahah untuk pembangunan rumah BMTT 

Griya Sakinah perspektof maqashid syariah.5 Keempat, penelitian Syintia dengan  

judul nilai maslahah reksadana dalam perspektif maqashid syariah.6Kelima, 

penelitian Sani membahas tentang tinjauan maqashid syariah terhadap jual beli 

tanah sengketa.7  Keenam, penelitian illah membahas tentang pengaruh Islamicity 

performance index terkait nilai Perusahaan dengan konsep maqashid syariah. 88 

Ketujuh, penelitian nola dengan judul upaya pengentasan kemiskinan melalui 

pendistribusian dana PHK dalam perspektif maqashid syariah (studi kasus kel. 

punggolaka kec.puwatu kota kendari). Perbedaan dengan artikel ini adalah artikel ini 

terfokus pada maqashid syariah zaman sahabat dan tabiin. Tujuan penulisan artikel 

ini untuk mendalami maqashid syariah terutama pada zaman sahabat dan tabiin. 

Konsep Maqashid Syariah Zaman Sahabat 

Para sahabat sejak masa kenabian telah mempertimbangkan maqashid 

dalam memahami perintah Allah swt dan Rasulullah saw. Misalnya, dalam kisah 

masyhur yang sering diceritakan para ahli hukum Islam tentang saat para sahabat 

 
https://doi.org/10.47467/reslaj.v6i4.1106. 

 
5 Ulinnuha Saifullah and Muh. Nashirudin, “Pembiayaan Murabahah Untuk Pembangunan 

Rumah BMTT Griya Sakinah Perspektif Maqashid Syariah,” An-Nisbah: Jurnal Perbankan 

Syariah 5, no. 1 (2024), https://doi.org/10.51339/nisbah.v5i1.1840. 

 
6 Syintia Amanda Rhetha et al., “Nilai Maslahah Reksadana Syariah Dalam Perspektif 

Maqashid Syariah,” 

JURNAL   ILMIAH   RESEARCH   AND   DEVELOPMENT   STUDENT   2,   no.   

1   (2024), 

https://doi.org/10.59024/jis.v2i1.572. 

 
7 Sani Khairil, Sandy Rizki Febriadi, and Maman Surahman, “Tinjauan Maqashid Syariah 

Terhadap Jual Beli Tanah Sengketa,” Bandung Conference Series: Sharia Economic Law 

4, no. 1 (2024), https://doi.org/10.29313/bcssel.v4i1.12155. 

8 Muhamad Atho’ Illah et al., “Pengaruh Islamicity Performance Index Terkait Nilai 

Perusahaan Dengan Konsep Maqashid As-Syariah,” El-Mal: Jurnal Kajian Ekonomi & 

Bisnis Islam 5, no. 3 (2024), https://doi.org/10.47467/elmal.v5i3.779. 

 



Radifa Isnain Nafila, Ahmad Husein  

Jayadiningrat, Tutik Hamidah 

210 

 

Jurnal YUSTITIA Vol. 26 No.2, Desember 2025 

 

 

berbeda pendapat terkait hadis Nabi saw saat Perang Khandaq yang berbunyi, 

“Janganlah sekali-kali kalian salat Ashar, kecuali di Bani Quraizhah”. Dalam 

memahami perintah Nabi saw ini, para sahabat berbeda pendapat ada yang 

menunaikan salat Ashar di tengah perjalanan ada juga yang salat di Bani Quraizhah. 

Perbedaan pandangan ini terjadi karena golongan yang satu mempertimbangkan 

aspek maqashid dan golongan lainnya mempertimbangkan makna literal. 

Sayangnya jumhur Ulama pasca era sahabat cenderung lebih mengandalkan makna 

literal daripada aspek maqashidnya. 

Pencetus Teori Maqashid, dalam diskusi antara Jabatan Mufti Negeri Perlis 

dan Muhammadiyah pada Rabu (20/10), Alyasa Abubakar menyebut bahwa cikal 

bakal teorisasi Maqashid dicetuskan oleh Ulama Syafi’iyyah yaitu Imam al-

Haramain al Juwaini sekitar abad 11 Masehi. Teori Maqashid ini kemudian 

disempurnakan lagi oleh murid al-Juwaini yaitu Imam al- Ghazali. Melalui tangan 

dinginnya, Hujjatul Islam membagi tiga tingkatan dalam Teori Maqashid, yaitu: 

Dharuriyat (kebutuhan primer), Hajjiyat (kebutuhan sekunder), dan Tahsiniyyat 

(kebutuhan tersier). Setelah Imam al-Ghazali, ulama-ulama lainnya juga turut 

menghiasi dinamika teorisasi Maqashid seperti Izzudin bin Abdussalam, Syihab 

al-Din al-Qarafi, Najam al-Din al-Thufi, Ibnu 

Taimiyah, dan Ibnu al-Qayyim. Para ulama ini masih mendudukan 

Maqashid sebagai kata lain atau bagian dari mashalih al-mursalah dan tidak 

menempatkannya sebagai ushul al-syar’iyyah.9 Maqashid syariah sebenarnya sudah 

ada sejak nash al-Qur’an diturunkan dan hadits disabdakan oleh Nabi. Karena 

maqashid syariah pada dasarnya tidak pernah meninggalkan nash, tapi ia selalu 

 

9 9 Ilham, “Teori Maqashid, dari al-Juawini, al-Ghazali hingga al-Syatibi”, 

muhammadiyah.or.id, 6 September 2021, diakses 6 September 2025, 

https://muhammadiyah.or.id/2021/11/teori-maqashid-dari-al-juwaini-al-ghazali- hingga-al-

syatibi/ 

 

https://muhammadiyah.or.id/2021/11/teori-maqashid-dari-al-juwaini-al-ghazali-hingga-al-syatibi/
https://muhammadiyah.or.id/2021/11/teori-maqashid-dari-al-juwaini-al-ghazali-hingga-al-syatibi/
https://muhammadiyah.or.id/2021/11/teori-maqashid-dari-al-juwaini-al-ghazali-hingga-al-syatibi/


Radifa Isnain Nafila, Ahmad Husein  

Jayadiningrat, Tutik Hamidah 

211 

 

Jurnal YUSTITIA Vol. 26 No.2, Desember 2025 

 

 

menyertainya. Seperti yang tercermin dalam ayat “wa ma arsalnaka illa rahmatan 

lil’alamin”, bahwa Allah Ta’ala menurunkan syariat-Nya tidak lain adalah untuk 

kemalahatan (rahmat) bagi makhluk-Nya (di seluruh Alam). Setelah Nabi saw wafat 

dan wahyu terputus, sementara persoalan hidup terus berkembang, dan munculnya 

masalah-masalah baru yang tidak pernah terjadi pada masa Nabi, yang menuntut 

penyelesaian hukum, maka para sahabat mencoba mencari sandarannya pada ayat-

ayat al-Qur’an maupun hadits. Jika mereka tidak menemukan nash yang sesuai 

dengan masalah tadi pada al-Qur’an maupun hadits, maka mereka akan berijtihad. 

Di antara peristiwa-peristiwa baru yang muncul ketika masa sahabat dan 

tidak terjadi pada saat Nabi saw masih hidup antara lain; sebuah kisah tentang 

sahabat Umar ra yang mendengar bahwa sahabat Hudzaifah telah menikah dengan 

seorang perempuan Yahudi, kemudian sahabat Umar ra meminta sahabat 

Hudzaifah untuk menceraikannya, karena sahabat Hudzaifah mengetahui bahwa 

pernikahan dengan ahli kitab diperbolehkan, maka ia pun bertanya kepada sahabat 

Umar ra, “a haramun hiya?” (apakah perempuan itu haram atau dilarang bagi 

saya?). Sahabat Umar ra kemudian menjawab: “Tidak, tapi saya khawatir ketika 

sahabat-sahabat lain melihat kamu menikahi perempuan Yahudi tersebut, 

mereka akan mengikutimu, karena pada umumnya perempuan-perempuan 

Yahudi lebih cantik parasnya, maka hal ini bisa menjadi fitnah bagi perempuan-

perempuan muslim, serta menyebabkan munculnya hal-hal yang tidak 

diinginkan (semisal free sex dan pergaulan bebas) dalam masyarakat karena 

banyaknya perempuan muslim yang tidak laku”. Masih banyak lagi contoh lain 

seperti pembukuan al-Quran, pembuatan mata uang dan sebagainya, yang 

mencerminkan kelekatan para sahabat dengan maqashid syariah.10 Konsep 

Maqashid Syariah Zaman Tabiin 

 
10 Al-Mazid, “Sejarah Perkembangan Maqashid Syariah”, khudzilkitab.com, 28 April, diakses 

6 September 2025, https://www.khudzilkitab.com/2019/04/sejarah-perkembangan-maqashid-

syariah.html 

https://www.khudzilkitab.com/2019/04/sejarah-perkembangan-maqashid-syariah.html
https://www.khudzilkitab.com/2019/04/sejarah-perkembangan-maqashid-syariah.html


Radifa Isnain Nafila, Ahmad Husein  

Jayadiningrat, Tutik Hamidah 

212 

 

Jurnal YUSTITIA Vol. 26 No.2, Desember 2025 

 

 

Setelah kepemimpinan Khulafatur Rosyidin berakhir, masa pemerintahan 

kemudin dipegang oleh generasi berikutnya yaitu generasi Tabiin yang tentunya segala 

urusan yang terjadi pada masa sahabat bergant alih kepada masa Tabiin. Begitu juga 

mengenai ilmu-ilmu yang telah berkembang pada masa itu yang tentunya diteruskan 

oleh para tabiin sesuai dengan bidangnya masing-masing. Periode ini berakhir Ketika 

wafatnya seorang sahabat terakhir yang Bernama Abu Tufail al-Laisi, pada tahun 100 

H di kota Mekkah. Maka setelah inilah masa tabiin di mulai, pada tahun 100 H?732 M 

hingga 181 H/812 M di tandai dengan wafatnya Tabiin terakhir yaitu Khalaf bin 

Khulaifat 

Pada masa tabiin, wilayah kekuasaan Islam semakin meluas ke daerah yang 

dihuni oleh masyarakat bukan berbahasa arab atau bukan bangsa arab. Kondisi 

yang berlaku juga sangat berbeda beda. Banyak diantara ulama masuk didaerah 

tersebut yang kemudian banyak masyakarakat masuk Islam. Dengan demikian 

persoalan yang muncul kian kompleks dan tidak dijumpai di al Qur’an dan as 

Sunnah, sehingga disinilah para tabiin melakukan ijtihat untuk mencari ketetapan 

hukum berdasarkan penalaran mereka terhadap ayat tertentu. Hal ini juga 

dipengaruhi dengan ilmu pengetahuan yang semakin maju serta kepesatan ijtihad 

pula. Tabiin menggunakan istinbath yang sama dengan istinbath yang dilakukan 

sahabat, namun pada masa tabi’in sudah mulai muncul fenomena penting yaitu 

Pemalsuan Hadist dan Perdebatan penggunaan ra’yu yang kemudian memunculkan 

kelompok Irak (ahl al ra’yi) dan kelompok Madinah (ahl al hadits). Dengan adanya 

kelompok tersebut timbullah akar perbedaan berdasarkan wilayah geografis terkait 

hukum. Sebagaimana masa sahabat, para ahli hukum pada generasi sahabat juga 

menemukan langkah yang sama dengan para pendahulu, hanya saja pada masa 

tabi’in ini selain banyak merujuk kepada Al Qur’an dan sunnah, mereka telah 

memiliki tambahan rujukan hukum yang baru, yaitu ijma’ ash shahabi, ijma’ ahl al 

madinah, fatwa ash shahabi dan qiyas yang telah dihasilkan oleh generasi sahabat. 

Mengenai maqashid syariah yang dilakukan oleh para ulama generasi tabiin, di 



Radifa Isnain Nafila, Ahmad Husein  

Jayadiningrat, Tutik Hamidah 

213 

 

Jurnal YUSTITIA Vol. 26 No.2, Desember 2025 

 

 

antaranya dapat dilihat dari istilah ijtihad birra’yi atau ijtihad dengan akal. 

Biasanya yang dimaksudkan dengan ijtihad dengan akal di kalangan ulama ahli 

Madinah, maksudnya adalah ijtihad dengan mengedepankan sisi maslahah. Jika kita 

melihat ushul madzhab Maliki, yang dulu dianggap sebagai madzhabnya penduduk 

Madinah, di antaranya adalah maslahat mursalah, istihsan, dan urf. Ketiga hal 

tersebut, sangat bertumpu pada sisi maslahat. Para ulama Madinah banyak 

menggunakan hadits hadits Rasulullah SAW, karena mereka dengan mudah 

melacak sunnah Rasulullah di daerah tersebut. Disinilah awal perbedaan dalam 

mengistinbathkan hukum dikalangan ulama fiqh. Akibatnya, muncul tiga 

kelompok ulama’, yaitu 

Madrasah al Iraq, Madrasah Al Kufah, Madrasah Al Madinah Pada 

perkembangan selanjutnya madrasah al iraq dan madrasah al kufah dikenal dengan 

sebutan madrasah al ra’yi, sedangkan madrasah al Madinah dikenal dengan sebutan 

madrasah al hadits, ulama fiqh Irak lebih dikenal dengan penggunaan ar ra’yu, 

dalam setiap kasus yang dihadapi mereka mencari illatnya, sehingga dengan illat ini 

mereka dapat menyamakan hukum kasus yang dihadapi dengan kasus yang sudah 

ada nash nyam Maksudnya adalah ijtihad dengan melakukan qiyas antara satu 

persoalan yang belum ada hukumnya secara nas dengan persoalan lain yang 

hukumnya telah ditetapkan oleh nash. Ijtihad dengan qiyas ini, dilakukan agar 

hukum Islam dapat berinteraksi dengan berbagai persoalan yang berkembang di 

dunia Islam. Dengan Qiyas ini pula, banyak maslahat yang terkait dengan persoalan 

masyarakat dapat terselesaikan. Hasil yang dicapai oleh ijtihad ulama tabi'in ini, 

meskipun mereka mengikuti petunjuk dari cara ijtihad ulama sahabat, namun dalam 

beberapa hal mereka berbeda pendapat dengan ulama sahabat, bahkan berbeda 

dengan apa yang berlaku pada waktu Nabi SAW Ali bin Abi Tholib dan sebagian 

ulama Sahabat menerima kesaksian anak anak terhadap orang tua dan kesaksian 

orang tua terhadap anak. Tetapi Qadhi Syureih dan Sebagian ulama tabi'in tidak 



Radifa Isnain Nafila, Ahmad Husein  

Jayadiningrat, Tutik Hamidah 

214 

 

Jurnal YUSTITIA Vol. 26 No.2, Desember 2025 

 

 

menerima kesaksian seperti itu, karena persaksian tersebut mengandung unsur 

tuhmah dan kecintaan yang akan mempengaruhi mereka dalam kesaksiannya Hal 

ini merupakan ijtihad tabi’in demi kemaslahatan. 

Methods 

Pada artikel ini menggunakan metode kualitatif dengan jenis penelitian 

kepustakaan (library research), Peneliti mencari sumber-sumber yang berasal dari 

literature berupa buku, jurnal, dan web yang terkait dengan tema maqashid syariah 

pada zaman sahabat dan tabiin, data di dapat dengan menemukan informasi dari 

sumber data yang dijelaskan diatas, proses analisis dengan menggunakan analis isi 

konten pada buku, web, dan jurnal terkait, setelah dikumpulkan kemudian dianalisis 

dengan tema ini. 

 

Maqashid Syariah zaman sahabat 

Maqashid Syariah di kalangan ulama terdahulu, para sahabat merupakan 

tokoh maqashid pertama. Perhatian terhadap maqashid syariah adalah perkara yang 

setua syariah itu sendiri karena tidak masuk akal jika para sahabat menerima syariat 

tanpa memiliki keinginan dan pandangan terhadap tujuan dan maksudnya. Oleh 

karena itu, maqashid bermula dari para sahabat yang berasal dari Rasulullah yaitu 

berasal dari pengajaran dan bimbingan beliau kepada para sahabat. Para sahabat 

adalah fuqaha pertama, mufassir pertama, dan maqashidiyyin pertama. Demikian 

dengan ilmu-ilmu yang berkembang dari segi klasifikasi, istilah, perincian, dan 

penerapan pada peristiwa serta isu-isu intelektual baru sepanjang zaman, namun 

asal-usul ilmu, dasar dan kaidah awalnya berasal dari para sahabat. 

Al-Syatibi menulis kitabnya pada akhir abad 8 H di Andalusia, yaitu pada 

zaman yang terlambat dan di tempat yang terpencil, di mana semangat maqashid 

dan perhatian terhadap maqashid melemah dan menghilang, sehingga ia merasa 

akan mencatat pada kitabnya berjudul “Al-Muwafaqat” yang mungkin akan 



Radifa Isnain Nafila, Ahmad Husein  

Jayadiningrat, Tutik Hamidah 

215 

 

Jurnal YUSTITIA Vol. 26 No.2, Desember 2025 

 

 

diterima atau ditolak. Para sahabat merupakan orang yang memahami maksud 

syariat yang berasal dari nabi. Para ulama khususnya imam-imam mazhab dan 

tokoh-tokohnya, dalam apa yang mereka dasarkan dari kaidah-kaidah ijtihad, 

kaidah-kaidah fikih, dan kaidah-kaidah mazhab fikih mereka; sandaran mereka 

yang besar dan kokoh adalah perbuatan para sahabat, sandaran terpenting untuk 

qiyas adalah perbuatan sahabat. 

Maqashid Syariah Zaman Tabiin 

Pada masa Tabi‘in (generasi setelah sahabat Nabi, kira-kira abad 1–2 H), 

istilah maqāṣid al syarī‘ah sebagai sebuah disiplin ilmu formal memang belum 

dikenal. Namun, praktik dan pemikiran yang berorientasi pada maqāṣid sudah 

mulai tampak dalam ijtihad para ulama Tabi‘in. akan tetapi masih belum 

terumuskan sebagai Teori Formal dan periode masa Tabiin maish belum menyusun 

konsep maqāṣid secara sistematis seperti yang dilakukan ulama ushul fiqh abad 

berikutnya (misalnya al-Juwaynī, al-Ghazālī, al-Syāṭibī). Namun, dalam praktik 

ijtihad mereka, sudah tampak adanya kesadaran bahwa hukum Islam memiliki 

tujuan menjaga kemaslahatan manusia. Praktik Maqāṣid dalam Ijtihad Hasan al-

Baṣrī (w. 110 H), sering menekankan bahwa syariat hadir untuk membentuk akhlak 

mulia, bukan sekadar ritual. Ini sejalan dengan maqṣad menjaga Agama dan moral. 

‘Ikrimah, Sa‘īd bin al-Musayyib, dan al-Sya‘bī dalam fatwa-fatwanya mereka 

banyak mempertimbangkan al-maṣlaḥah (kemanfaatan) serta kondisi sosial 

masyarakat. Umar bin Abdul Aziz (w.101H) beliau seorang khalifah dari generasi 

Tabi‘in besar banyak kebijakannya bernuansa maqāṣid, seperti menekankan 

keadilan sosial, penghapusan pungutan zalim, dan distribusi zakat yang adil. Nilai-

Nilai Maqāṣid yang Tercermin walaupun belum disebut “maqāṣid al-syarī‘ah”, 

tujuan-tujuan hukum Islam sudah mereka pahami, misalnya: Hifẓ al-Dīn (menjaga 

agama) mendorong umat tetap pada aqidah yang lurus dan ibadah yang benar. Hifẓ 

al-Nafs (menjaga jiwa) larangan membunuh tanpa hak, peringatan terhadap 



Radifa Isnain Nafila, Ahmad Husein  

Jayadiningrat, Tutik Hamidah 

216 

 

Jurnal YUSTITIA Vol. 26 No.2, Desember 2025 

 

 

kezhaliman. Hifẓ al-‘Aql (menjaga akal) Hifẓ al-Māl (menjaga harta) Hifẓ al-Nasl 

(menjaga keturunan). Nilai-nilai ini sudah dipahami, meskipun belum dibukukan 

secara metodologis. 

Sejarah Istilah Maqashid Syariah 

Sejarah penggunaan istilah maqashid syariah, lahirnya istilah ini tidak lepas 

dari adanya ilmu Ushul Fiqh, karena secara historis lahirnya dari Rahim Ushul 

Fiqh. Sehingga untuk melihat sejarah perjalanan mengenai kajian Maqashid 

Syariah, perlu dilacak awal mula istilah tersebut digunakan dan juga perlu 

dijelaskan para ulama yang mempunyai andil dalam kajian tersebut. Selama ini, 

banyak kalangan yang menganggap bahwa Maqashid Syariah pertama kali 

ditawarkan oleh Imam al-Syatibi, salah seorang ulama dari kalangan Mazhab 

Maliki yang membahas Maqashid menjadi sebuah pembahasan khusus dalam 

karyanya Al-Muwafaqat fi Ushuli As- Syariah. Sehingga nama al-Syatibi sering 

disebut dengan bapak Maqashid Syariah. Padahal perhatian terhadap Maqashid 

Syariah sebenarnya sudah ada sebelum al-Syatibi yang dianggap sebagai pencetus 

itu, bahkan sudah ada sejak zaman Rasulullah. 

Hammadi al-Ubaydi dalam karyanya al-Syatibi wa Maqashid al-Syari’ah 

menyebut orang pertama yang berbicara tentang Maqashid Syariah yaitu Ibrahim 

al-Nakhai, seorang dari Tabi’in yang wafat pada 96 H, dan pernah mengatakan di 

setiap hukum Allah SWT mempunyai tujuan, yaitu kemaslahatan. Akan tetapi 

menurut Jasser Auda dalam karyanya al-Maqashid lil Mubtadi’in, bahwa Maqashid 

Syariah sudah diperbincangkan pada masa Abu Bakar, tepatnya ketika 

mengkodifikasikan Al-Quran. Setelah masa Sahabat, berkembanglah teori dan 

klasifikasi Maqashid. Namun, Maqasid yang kita lihat dan kenal sebagaimana saat 

ini tidak begitu matang pada masa sebelum para ulama Ushul Fiqh yaitu dari abad 

ke-5 sampai abad ke-8 H. 

Pada tiga abad pertama sudah dikenal istilah hikmah,’illah (motif), ma’ani 



Radifa Isnain Nafila, Ahmad Husein  

Jayadiningrat, Tutik Hamidah 

217 

 

Jurnal YUSTITIA Vol. 26 No.2, Desember 2025 

 

 

(tujuan-tujuan) dan hal tersebut sudah ada dalam metode berfikir para ulama hukum 

Islam terdahulu, bahkan mereka sudah menggunakannya. Di mana kata-kata 

tersebut merupakan padanan kara Maqashid dan menjadi bagian penting dalam 

kajian Maqashid Syariah. Setelah al-Nakhai, muncul Tirmidzi al- Hakim (w.296 

H/908 M). Beliau bisa dikatakan sebagai orang yang menulis naskah pertama 

tentang pembahasan Maqashid Syariah. Di mana kata “Maqashid” terdapat dalam 

karyanya al-Shalah wa Maqasiduha. Sebuah kitab yang berisi tentang penelitian 

rahasia spiritual dan hikmah di setiap gerakan shalat dan dzikir-dzikirnya. 

Pada abad ke-3 muncul nama Abu Zayd al-Balkhi (w.322 H/933 M), yang 

menulis naskah pertama Maqashid Syariah dalam bidang mu’amalah. Karyanya 

yang berjudul al-Ibnah ‘an ‘Ilal al-Diniyah adalah sebuah karya yang menelusuri 

berbagai tujuan yang ada dibalik hukum Islam. Karya yang sama dengan judul 

Masalih al-Abdan wa al-Anfus, membahas bagaimana praktik agama Islam dan 

hukum-hukumnya berdampak positif terhadap fisik dan kejiwaan. Setelah Tirmidzi 

al-Hakim, ada nama al-Qaffal al-Kabir al-Syashi (w.365 H/975 M) dengan sebuah 

karya tentang Maqashid Syariah dengan judul Mahasin al-Syara’i. Sebuah 

manuskrip yang membahas mengenai aturan, tujuan, dan hikmah syariat. Susunan 

pembahasan dalam karya tersebut seperti halnya susunan fikih klasik. Dimulai 

dengan thaharah, wudhu, dan seterusnya. Pengembangan berbagai konsep seperti 

al-dharuriyyah, al-hajjiyyah dan al-makrumah yang dilakukan al-Qaffal juga 

mempermudah jalan Imam Juwaini dan Imam al-Ghazali dalam mengembangkan 

teori fikih mazhab Syafi’i dan teori Maqashid Syariahnya. Kedua ulama tersebut 

kemudian mengemukakan konsep al-dharuriyyah, al-hajjiyyah dan al-tahsiniyyah. 

Setelah al-Qaffal, ada nama Ibnu Babawayh al-Qummi (w.381 H/991 M). 

Ulama terkemuka dan pertama abad ke-4 H dari kalangan Syi’ah, yang mengkaji 

tentang Maqashid Syariah dengan karyanya ‘Ilal al-Syar’i. Studi terkait kajian 

Maqashid kemudian dilanjutkan oleh al-Amiri al- Faylasuf (w.381 H/991 M), 

melalui karyanya al-I’lam bi Manaqib al-Islam. Dalam karya tersebut, beliau 



Radifa Isnain Nafila, Ahmad Husein  

Jayadiningrat, Tutik Hamidah 

218 

 

Jurnal YUSTITIA Vol. 26 No.2, Desember 2025 

 

 

berusaha mengkaji klasifikasi teoritis tujuan syari’at Islam terkait al-Hudud atau 

hukum pidana dalam Islam dengan pembahasan hukuman bagi pembunuh, pencuri, 

orang yang membuka aib orang lain, dan lain sebagainya. Selain itu terdapat Abu 

Ja’far Muhammad Ali, Muhammad Husayn al-Tanzir, dan Abu Bakr ibn al-

Thayyib al-Baqilani.11  

Contoh Maqashid Syariah pada zaman kontemporer 

Maqashid syariah adalah tujuan yang ingin dicapai oleh syariat agar 

kemaslahatan manusia bisa terwujud. Kemaslahatan disini mencakup semua 

kehidupan manusia salah satunya dibidang ekonomi. Maqashid syariah sendiri 

berperan sebagai ketetapan yang relevan sebagai landasan bagi praktik produk 

perbankan syariah dan pengembangan system, karena maqashid syariah bertujuan 

sebagai kemaslahatan dan kesejahteraan bagi manusia. Sehingga layanan serta 

produk perbankan syariah yang diberikan kepada nasabah bisa menghasilkan 

kemaslahatan hingga dapat dilihat bagaimana implementasi maqashid syariah 

terhadap produk-produk yang dikeluarkan oleh perbankan syariah sangat 

bermanfaat bagi nasabah. Maqashid syariah diimplementasikan kepada produk 

perbankan dengan lima hal pokok, ialah: hifdz al-din, hifdz al-nafs, hifdz al-‘aql, 

hifdz al- nasl, dan hifdz al-maal.12  

Maqashid syariah bertujuan untuk mencapai kemaslahatan dan mencegah 

kemudhararatan. Dalam kegiatan ekonomi maqashid syariah berguna dalam 

 

11 Nur Hasan, “Melacak Sejarah Istilah Maqashid Syariah dan Karya Ulama yang 

Membicarakannya”, islami.co, 8 Agustus 2020, diakses 6 September 2025, 

https://islami.co/melacak-sejarah-istilah-maqasid-syariah-dan-karya- ulama-yang-

membicarakannya-1/ 

 

12 Popon  Srisusilawati  et  al.,  “IMPLEMENTASI  MAQASHID  SYARIAH  

TERHADAP  PRODUK 

PERBANKAN SYARIAH,” Al-Mustashfa: Jurnal Penelitian Hukum Ekonomi Syariah 

7, no. 1 (2022), https://doi.org/10.24235/jm.v7i1.8409 

https://islami.co/melacak-sejarah-istilah-maqasid-syariah-dan-karya-ulama-yang-membicarakannya-1/
https://islami.co/melacak-sejarah-istilah-maqasid-syariah-dan-karya-ulama-yang-membicarakannya-1/
https://islami.co/melacak-sejarah-istilah-maqasid-syariah-dan-karya-ulama-yang-membicarakannya-1/


Radifa Isnain Nafila, Ahmad Husein  

Jayadiningrat, Tutik Hamidah 

219 

 

Jurnal YUSTITIA Vol. 26 No.2, Desember 2025 

 

 

pembangunan ekonomi yang membahas tentang masalah ekonomi, fenomena 

ekonomi, dan merumuskan suatu kebijakan. Ulama-ulama klasik maupun 

kontemporer banyak yang memberikan pendapat mengenai maqashid al-syariah, 

namun al-syatibi merupakan teori yang paling terkenal. Teori Maqashid Al- 

Syariah sendiri bermakna sebagai inti dalam menganalisis ekonomi yang 

membahas tentang kemiskinan, distribusi kekayaan, dan membangun ekonomi. 

Dalam hal ini yang ingin dicapai Maqashid Al-Syariah adalah penghilangan segala 

permasalahan ekonomi untuk mencapai kehidupan sejahtera. Dalam penerapannya 

pada sistem keuangan Islam Maqashid Al-Syariah sebagai inti dalam 

keberlangsungan kegiatan ekonomi karena tanpa Maqashid Al-Syariah keuangan 

Islam kehilangan substansi syariahnya. Penerapan Maqashid Al-Syariah pada 

perbankan syariah sudah sesuai dengan memperhatikan indicator pada Maqashid 

Al-Syariah, begitu juga pada investasi dengan akad mudharabah, pada jaminan akad 

mudharabah dan musyarakah, pada transaksi multi akad, rahn dan pemanfaatan 

marhun (barang gadai), jual beli emas secara tidak tunai.13  

Pada artikel Riza terdapat hasil penelitian tentang contoh maqashid syariah 

pada zaman kini yaitu uang elektronik telah sesuai dengan maqashid syariah, 

keseusaian ini di dapat dengan terpenuhinya prinsip memeliha harta dan 

kemaslahatan. Akan tetapi, uang elektronik unregistered dinilai belum sesuai 

dengan maqashid syariah karena uang elektronik initidak dilengkapi dengan PIN 

sehingga masih menimbulkan kemudharatan apabila kartu ini dicuri atau hilang. 

Oleh karena itu, penggunaan uang elektronik yang tidak dilengkapi PIN seperti 

uang elektronik unregistered sebaiknya dihindari karena bertentangan dengan 

maqashid syariah.14  

 
13 13 M. Ziqhri Anhar Nst and Nurhayati Nurhayati, “TEORI MAQASHID AL-SYARI’AH 

DAN PENERAPANNYA PADA PERBANKAN SYARIAH,” Jesya (Jurnal Ekonomi & 

Ekonomi Syariah) 5, no. 1 (2022), https://doi.org/10.36778/jesya.v5i1.629. 

 
14 Muhammad Riza, “Maqashid Syariah,” Jurnal of Islamic Economic Lariba 3, no. 2 (2016): 75–84 



Radifa Isnain Nafila, Ahmad Husein  

Jayadiningrat, Tutik Hamidah 

220 

 

Jurnal YUSTITIA Vol. 26 No.2, Desember 2025 

 

 

Contoh dalam hukum keluarga Islam, dalam artikel tarantang perkawinan 

beda agama dalam Islam dapat dipandang dari perspektif ‘illat (causal factor) dan 

Maqashid Syariah (objectives of Islamic Law). Menurut ‘illat, perkawinan beda 

agama dalam Islam dianggap sebagai suatu tindakan yang memiliki potensi untuk 

menimbulkan kerusakan dan gangguan pada kestabilan dan keutuhan keluarga dan 

masyarakat. Sedangkan Maqashid Syariah, perkawinan beda agama dapat dilihat 

dari dua sudut pandang yang berbeda: sudut pandang menyangkut keberadaan 

perkawinan itu sendiri dan sudut pandang menyangkut dampak sosial dan 

kemanfaatannya bagi masyarakat. Kesimpulannya, perkawinan beda agama dapat 

dipertimbangkan dari sudut pandang filsafat hukum Islam dengan pendekatan ‘illat 

dan Maqashid Syariah. Namun, masih diperlukan penanganan serius terkait 

kontroversi dan kendala terkait dengan praktik perkawinan beda agama dalam 

masyarakat.15  

Artikel Hamid membahas tentang nafkah bagi pekerja bank konvensional. 

Hukum bekerja pada bank konvensional sebagai upaya pemenuhan nafkah keluarga 

ditinjau dari pendekatan maqashid syariah. Pada satu sisi dalam memenuhi nafkah 

keluarga, terkadang seseorang bekerja di bank konvensional, akan tetapi praktik 

dalam perbankan konvensional tidak terlepas dari riba yang diharamkan dalam 

Islam, sementara nafkah keluarga harus dipenuhi demi menjaga eksistensi 

kehidupan. Pada dasarnya bekerja di bank konvensional hukumnya adalah 

diharamkan akan tetapi ketika keadaan terpaksa untuk memenuhi nafkah keluarga 

dan kemaslahatan untuk menjaga eksistensi kehidupan agar tidak terancam, maka 

hukumnya makruh dengan syarat tetap berusaha mencari pekerjaan lain yang 

 
15 Jefry Tarantang, Siah Khosyi’ah, and Usep Saepullah, “FILOSOFI ‘Illat HUKUM DAN 

MAQASHID SYARIAH DALAM PERKAWINAN BEDA AGAMA,” Jurnal Studi Agama Dan 

Masyarakat 19, no. 1 (2023), https://doi.org/10.23971/jsam.v19i1.6318. 

 



Radifa Isnain Nafila, Ahmad Husein  

Jayadiningrat, Tutik Hamidah 

221 

 

Jurnal YUSTITIA Vol. 26 No.2, Desember 2025 

 

 

dibolehkan Islam.16  

KESIMPULAN  

Kesimpulan penting Kajian maqāṣid al-syarī‘ah pada periode sahabat dan tabiin 

menunjukkan bahwa meskipun istilah maqāṣid belum diformulasikan sebagai disiplin 

ilmu yang sistematis, kesadaran akan tujuan syariat telah hadir sejak generasi awal 

Islam. Pada periode sahabat, pendekatan maqāṣid lebih menekankan ketaatan tekstual 

terhadap Al-Qur’an dan Sunnah dengan kehati-hatian tinggi dalam berijtihad. Orientasi 

utamanya adalah menjaga agama dan persatuan umat, sehingga penggunaan maslahat 

lebih terbatas. Sebaliknya, pada periode tabiin, muncul kecenderungan yang lebih 

adaptif dan progresif. Para ulama tabiin menggunakan qiyās, ra’yu, dan istihsān untuk 

menjawab kompleksitas sosial yang semakin luas, dengan menekankan maslahat dalam 

perlindungan jiwa, harta, akal, dan keturunan. 

Dengan demikian, kedua periode ini memperlihatkan kesinambungan sekaligus 

perbedaan sahabat cenderung tekstual dan konservatif, sedangkan tabiin lebih 

maslahat-oriented dan kontekstual. Perkembangan ini menjadi landasan historis yang 

penting bagi lahirnya konseptualisasi maqasidsyariah secara sistematis pada era ulama 

ushul fiqh klasik, hingga akhirnya mencapai puncaknya dalam pemikiran al-Ghazālī 

dan al-Syāṭibī. Sumbangan akademik dari artikel ini memberikan beberapa kontribusi 

akademik penting dalam studi maqāṣid al-syarī‘ah dan sejarah perkembangan hukum 

Islam, antara lain rekonstruksi historis Artikel ini menelusuri jejak awal kesadaran 

maqāṣid pada generasi sahabat dan tabiin, sehingga memperlihatkan kesinambungan 

sejarah pemikiran hukum Islam sejak masa awal hingga terbentuknya teori maqāṣid 

yang sistematis pada era klasik. 

 

 
16 Asrul Hamid and Dedisyah Putra, “Pemenuhan Nafkah Keluarga Dengan Bekerja Di Bank 

Konvensional: Suatu  Pendekatan Maqashid Syariah,” El-USRAH: Jurnal Hukum Keluarga 2, no. 1 

(2020), https://doi.org/10.22373/ujhk.v2i1.7640. 

 



Radifa Isnain Nafila, Ahmad Husein  

Jayadiningrat, Tutik Hamidah 

222 

 

Jurnal YUSTITIA Vol. 26 No.2, Desember 2025 

 

 

Daftar Pustaka  

Azizah, Aisyatul, Moh. Nu’man, M. Syam’un Rosyadi, and M. Syam’un 

Rosyadi. “Nalar 

Maqasid Syari’ah Di Era Sahabat Dan Tabi’in.” Fakta: Forum Aktual Ahwal 

Al-Syakhsiyah 

2, no. 2 (2024): 124–29. https://doi.org/10.28926/fakta.v2i2.1540. 

Hamid, Asrul, and Dedisyah Putra. “Pemenuhan Nafkah Keluarga Dengan 

Bekerja Di Bank 

Konvensional: Suatu Pendekatan Maqashid Syariah.” El-USRAH: Jurnal 

Hukum Keluarga 

2, no. 1 (2020). https://doi.org/10.22373/ujhk.v2i1.7640. 

Illah, Muhamad Atho’, Sri Sundari, M. Sidik Boedoyo, and Leo Sianipar. 

“Pengaruh Islamicity Performance Index Terkait Nilai Perusahaan 

Dengan Konsep Maqashid As-Syariah.” El- Mal: Jurnal Kajian Ekonomi 

& Bisnis Islam 5, no. 3 (2024). https://doi.org/10.47467/elmal.v5i3.779. 

Nst, M. Ziqhri Anhar, and Nurhayati Nurhayati. “TEORI MAQASHID AL-

SYARI’AH DAN PENERAPANNYA PADA PERBANKAN SYARIAH.” 

Jesya (Jurnal Ekonomi & 

Ekonomi Syariah) 5, no. 1 (2022). https://doi.org/10.36778/jesya.v5i1.629. 

Riza, Muhammad. “Maqashid Syariah.” Jurnal of Islamic Economic 

Lariba 3, no. 2 (2016): 75– 84. 

Saifullah, Ulinnuha, and Muh. Nashirudin. “Pembiayaan Murabahah Untuk 

Pembangunan 



Radifa Isnain Nafila, Ahmad Husein  

Jayadiningrat, Tutik Hamidah 

223 

 

Jurnal YUSTITIA Vol. 26 No.2, Desember 2025 

 

 

Rumah BMTT Griya Sakinah Perspektif Maqashid Syariah.” An-Nisbah: 

Jurnal Perbankan Syariah 5, no. 1 (2024). 

https://doi.org/10.51339/nisbah.v5i1.1840. 

Sani Khairil, Sandy Rizki Febriadi, and Maman Surahman. “Tinjauan Maqashid 

Syariah 

Terhadap Jual Beli Tanah Sengketa.” Bandung Conference Series: Sharia 

Economic Law 4, no. 1 (2024). 

https://doi.org/10.29313/bcssel.v4i1.12155. 

Srisusilawati, Popon, Putri Diani Hardianti, Neli Erlianti, Isfi Rizka Pitsyahara, and 

Siti 

Karomah Nuraeni. “IMPLEMENTASI MAQASHID SYARIAH 

TERHADAP PRODUK 

PERBANKAN SYARIAH.” Al-Mustashfa: Jurnal Penelitian Hukum 

Ekonomi Syariah 7, no. 1 (2022). 

https://doi.org/10.24235/jm.v7i1.8409. 

Syintia Amanda Rhetha, Yenita Karisha, Nurris Kiyani, Tri Noviantika 

Zain, and Muhammad Taufiq Abadi. “Nilai Maslahah Reksadana 

Syariah Dalam Perspektif Maqashid Syariah.” JURNAL ILMIAH 

RESEARCH AND DEVELOPMENT STUDENT 2, no. 1 (2024). 

https://doi.org/10.59024/jis.v2i1.572. 

Tarantang, Jefry, Siah Khosyi’ah, and Usep Saepullah. “FILOSOFI ‘Illat 

HUKUM DAN MAQASHID SYARIAH DALAM PERKAWINAN BEDA 

AGAMA.” Jurnal Studi Agama 

Dan Masyarakat 19, no. 1 (2023). https://doi.org/10.23971/jsam.v19i1.6318. 

Toriquddin, Moh. “Teori Maqashid Syari’ah Perspektif Al-Syatibi.” Jurnal 

Syariah Dan Hukum 

6, no. 1 (2014). 

Yuhanah, Siti, Muhajirin, and Hasbi Abdul Al-Wahhab KH. “Analisis 

Implementasi Maqashid Syariah Pada Rumah Sakit Berkompetensi Syariah Di 

Indonesia Sebagai Unique Value Preposition.” Reslaj: Religion Education Social 

Laa Roiba .



Radifa Isnain Nafila, Ahmad Husein  

Jayadiningrat, Tutik Hamidah 

224 

 

Jurnal YUSTITIA Vol. 26 No.2, Desember 2025 

 

 

ournal 6, no. 4 (2024). https://doi.org/10.47467/re 


